
КОМНАТЫ
-------------

1987



Выпуск посвящен жилищным проблемам 
мирового авангарда середины 80-х годов

Акция КД «Ботинки»: слева направо стоят: Н. Гороховская, Ю. Лейдерман, В. Сорокин,  
И. Сорокина, В. Мироненко, А. Раппопорт, И. Бакштейн, И. Кабаков, В. Мочалова,  
Г. Кизевальтер, И. Нахова, А. Монастырский, М. Константинова;   
сидят: М. Чуйкова, Н. Панитков, С. Ануфриев, С. Гундлах, А. Пригов, Н. Абалакова,  
И. Макаревич, Д. Пригов, Т. Диденко. 1986



- 161 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -





И. БАКШТЕЙН
А. МОНАСТЫРСКИЙ

------------------------------
ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ
------------------------------

1985



И.Бакштейн и А.Монастырский. Диалог.
(акция АМ “Степень ненужности” в библиотеке №175 г.Москвы. 12.01.87г.)



- 165 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -

М.: Главная тема, которую ты затронул – для чего все это делается и на кого все 
это рассчитано?

Б.: Да, я задал вопрос, от которого можно отправляться в подобном обсужде-
нии. А именно, тот круг людей, который эти работы создает – ориентирует-
ся на западную художественную общественность, западное общественное 
мнение. И в этом случае, говорю я, возникает парадоксальная ситуация, 
состоящая в том, что те люди, те события, тот общественный и культурный 
контекст, о котором ты говоришь в своих произведениях, вся эта жизнь, 
все эти люди об этом ничего не знают, знать не хотят, и если и знают, то 
относятся сугубо отрицательно. В то же время те, на чье понимание ты рас-
считываешь, этого (твоих произведений) не понимают, а если и понимают,  
то с большими оговорками, поскольку наша жизнь достаточно двусмыслен-
ная, двойственная.

М.: И все-таки понимают. У нас есть прецеденты – статьи, описания, интерпре-
тации и т. д., которые вполне укладываются в обычные схемы.

Б.: И все-таки это какой-то смысловой или экзистенциальный парадокс, по-
тому что такого вообще никогда не бывало, я думаю, в истории культуры, 
такой двойственности в ориентациях. Я не знаю, как твои слушатели, но 
я несколько раз бывал в мастерской у Кабакова, когда к нему приходили 
разные иностранные граждане и гражданки, и он показывал работы, и мне 
прекрасно было видно и всем другим тоже – некая натянутость, искусствен-
ность этой ситуации, когда Кабаков на ходу, в объяснение своих работ, при-
думывал концепции, причем, очень упрощая и огрубляя свой собственный 
замысел. Он своим гостям объяснял не свои эстетические пристрастия,  



- 166 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

не свой художественный замысел, а те бытовые подробности нашей жизни, 
которые им не известны, и только зная которые можно понять, что про-
исходит у него в работах. Допустим, это были люди, которые впервые в 
нашей стране, в его мастерской, они не профессионалы, не искусствоведы, 
не художники, а какие-то случайно забредшие на его чердак люди. И все, 
видящие его работы повторно, относятся к ним по-другому, и тем не менее, 
тот эффект, на который рассчитана работа, и который я сам, смею наде-
яться, понимаю адекватно, и он сам это подтверждает и я сам это чувствую 
– такого понимания не происходит. Получается и возникает явление, о 
котором ты сам уже сказал – действительно его аудиторией является очень 
узкий круг, те тридцать – сорок человек…

М.: Да, совершенно верно. Эти тридцать – сорок человек, т. е. элитарный круг.
Б.: Хорошо, говорю я. Элита, элитарность – это очень хорошо. Это всем понят-

ное явление, и понятие понятное. Но мы имеем в качестве аналога запад-
ную элиту, которая тоже не может рассчитывать на широкое понимание 
своих идей… и которая тем не менее существует в культуре и занимает 
в ней заслуженное и достаточно весомое место. И твоя ссылка на то, что 
«Леонардо» издается очень маленьким тиражом, этот аргумент не рабо-
тает потому, что тем не менее это хорошо иллюстрированное, роскошное 
издание, оно читается профессионалами, и эти профессионалы, насколь-
ко я могу судить о западной действительности, создают то общественное 
мнение, ту апробированную профессиональную интерпретацию, на которую 
ориентируется публика, в своем отношении к этим элитарным вещам. И все 
это очень респектабельно, очень роскошно и в отношении быта и образа 
жизни, стиля общения, это богатые (иногда) люди, и люди, которые чувству-
ют себя вполне комфортно. Мы вроде бы находимся в совершенно другой 
ситуации и дело не только в том, что мы занимаем иное место в социальной 
иерархии советского общества, нежели те в иерархии западного общества, 
а дело в этом круге и интенции понимания. И эта парадоксальность нашего 
положения отражается на характере деятельности, на устойчивости и на,  
я бы это специально отметил, на воспроизводимости, потому что культура  
и все, что есть в культуре, должно воспроизводиться. И воспроизводиться 
во времени нашей жизни и во времени истории. Все это культурное достоя-
ние тиражируется, о нем становится известно. А очень редкие артефакты 
авангарда остаются лишь предметом возможной позднейшей интерпрета-
ции. Возникает, я бы сказал, трагическая ситуация: все существует  
в каком-то вакууме. Это действительно какая-то странность положения.  



- 167 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -

Она была, конечно, и в предшествующие десятилетия, в период художе-
ственного андеграунда 60-х годов. Но теперь положение в чем-то сохрани-
лось, а в чем-то радикально изменилось. В чем же?

М.: Всю нашу компанию, и особенно Кабакова, можно рассматривать как 
своего рода Ливингстонов в Африке. Причем, позиция эта совершенно 
очевидна. Еще очень давно, лет восемь назад, говоря о своих установках 
и своей культуре, о том, что ему нравится и к какой культуре он чувствует 
себя принадлежащим, он апеллировал исключительно к западной тради-
ции – венской и пражским школам, к экзистенциалистам и т. п. И я думаю, 
что его мерцания, когда он влипает в эту местную «пустоту», и местную 
чувственность – это лишь внешние, чисто пластические ходы. Что на 
самом деле он очень твердо осознает себя – там. А его выходы сюда, в эту 
местную идеологию, в этот местный быт – это именно такие путешествия. 
Он – Ливингстон, и это очень чувствуется, его отстраненность, и потом, 
когда мы собираемся в качестве географического кружка и рассматрива-
ем его новые находки, новые отражения ситуации. Мне кажется, что наш 
кружок – филиал какого-то географического клуба, который находится 
– там, и который обслуживает такие журналы как Flash Art и т. п. Это – 
центральный географический исследовательский клуб, а мы – такой вот 
небольшой филиал, который заброшен…

Б.: Я это понимаю и могу с этим согласиться. Но – существенная сторона 
той мировоззренческой позиции, которую мы все разделяем, я надеюсь, 
состоит в том, что мы всегда провозглашали ценность человеческой лич-
ности, ценность индивидуума, личной свободы, художественной свободы, 
и система ценностей общества в той мере, в какой в нее не входит этот 
индивидуализм…

М.:  Абсолютно не входит.
Б.:  Именно поэтому так называемые интеллигентные люди в России более 

спокойно и комфортно чувствовали себя в западной среде и более того, 
часто ловили себя на том, что чисто бытовые ситуации, описываемые в 
письмах друзей и знакомых уже оттуда – они, эти ситуации, для тебя не па-
радоксальны и не новы. Они естественны, те положения и обстоятельства, 
причем, самого разного уровня…

М.: Это родное…
Б.:  Да, это нечто очень понятное и само собой разумеющееся. А наш собствен-

ный быт и образ жизни – нечто глубоко не приемлемое, чуждое, пугающее, 
чудовищное, отвратительное, «свинцовые мерзости» и т. п.



- 168 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

М.: И поэтому наша позиция и в эстетическом и в экзистенциальном и в быто-
вом отношении – это позиция Колобка. …Я от дедушки ушел, я от бабушки 
ушел и т. д. Мы стараемся уйти от чего только можно.

Б.: Но тогда нужно ответить на один вопрос. Искусство всегда и везде предполага-
ло, что художник, хотя и гений и отшельник, он в башне из слоновой кости…

М.: Хотя в кругу авангардистов этого нет.
Б.: Тем не менее есть такая художественная автономия в культуре, которая 

предполагает «глубокую сопричастность» художника тем событиям, в ко-
торые он включен и которые он изображает. Все слова об ответственности 
художника, о его миссии, о его роли и назначении…

М.: Об этом много писал и говорил Блок.
Б.: Это очень русская, очень интеллигентская традиция, она очень отчетливо 

выражена в пушкинской речи Достоевского…
М.: Да, но конец этой позиции положил все-таки Блок в речи о назначении 

поэта. И хотя Блок говорил о музыке истории, тема ответственности у него 
прозвучала – последний раз. У абериутов эта тема была снята «Мы – не 
пироги… стихи – не манная каша» – их лозунг.

Б.: Я согласен. Действительно, то, каким образом сами художники или окру-
жающая их публика или люди, выражающие их мировоззрение, их идеологи 
выстраивают в словах, манифестах свою позицию и делают это осознан-
но – это одна сторона обсуждаемого нами явления. Я же говорю сейчас о 
другом – о реальности включения в определенный социальный, культурный 
контекст, в ткань жизни – из которых он черпает симпатии, антипатии, 
представления, ощущения. Ведь даже у Кабакова и у тебя – авторов, наи-
более, может быть, рефлектированных – работы движимы каким-то очень 
определенным отношением к действительности, какой-то системой оценок. 
Художники неизбежно эмоционально относятся к изображаемым коллизи-
ям. Дообразная, фундаментальная интенция на события дана, хотя всякого 
рода модели, схемы, образные системы могут браться откуда угодно – из 
европейской, африканской, азиатской традиции.

М.: А на самом деле эта традиция – советская.
Б.: Но факт «глубинной сопричастности» налицо.
М.: Причем, ностальгической сопричастности. Например, 50-е годы у Кабакова. 

Это очень яркая образная тематика. Первые десять персонажей из альбо-
мов – когда они появляются, то вместе с ними появляется и явная отсылка к 
50-м годам. И очень многие образы – какие-то грузовики и деревни, кто-то 
куда-то поехал за дровами, в футбол играют мальчики.



- 169 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -

Б.: Но во всех этих работах есть мощнейшая недосказанность, понятная только 
близким ему людям. То есть ориентация на эстетически близких людей у 
него есть, и она крайне существенна для понимания его работ. И при этом, 
конечно, есть и предпосылка, что его аудитория не здесь. Но все дело в том, 
что «там» эта недосказанность требует такой досказанности, которая уни-
чтожает смысл всей работы.

М.: То есть требует толкований. Но сейчас у него особенно есть желание и по-
требность, чтобы вообще все ушло туда.

Б.: Но это уже проблема другого порядка, проблемы художника Кабакова как 
социального лица, имеющего писаную или неписаную, неважно, «творче-
скую биографию».

М.: Процент искреннего переживания? Вопрос в том, сколько людей может ис-
кренне пережить его работы? Ответ – очень маленький процент.

Б.: Я говорю сейчас не о проценте, а о том, что понимание этих работ предпола-
гает «сопричастность» его жизненной и культурной ситуации. И он боится, 
чтобы они не пропали. Не сгинули в одночасье.

М.: Не совсем так. Чтобы они еще и прозвучали.
Б.: Да, прозвучали, остались в культуре.
М.: Были задействованы в художественной жизни, общей, европейской художе-

ственной жизни. Чтобы их обсудили, чтобы тот круг, о котором он говорил 
– искусствоведы и т. п.– знал об этих работах. И это естественное желание. 
Не пропали, да, хотя никто их сжигать не собирается. Главное, чтобы они 
были известны как факт искусства, как что-то реальное.

Б.: И это желание, ты прав, законно и оправданно – каждый художник делает 
все для того, чтобы приобрести известность. Вопрос лишь в средствах до-
стижения ее.

М.: Некрасов очень долго, и до сих пор, продолжает попытки пробиться в со-
ветские сферы. Однако Илья этого никогда не делал. Все его попытки через 
Горком сразу…

Б.: Сразу повисали в воздухе.
М.: Повисали в воздухе. Значит, для него стало очевидно, что дорога ведет 

только туда. Чтобы работы были задействованы. Здесь они задействованы 
только в нашем кругу: тридцать – пятьдесят человек.

Б.: Мы сейчас фиксируем некоторый парадокс, двойственность ориентаций. 
Она присуща этой ситуации, она неизбежна, при всем ее драматизме,  
и будет длиться неопределенно долго.

М.: А потом еще момент колобковости для Кабакова. Ведь он не музейный  



- 170 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

художник. Как Янкилевский (Звонок)… Эта колобковость вообще свой-
ственна авангардному сознанию, сознанию шиваистскому, с разрушитель-
ным началом… Он хочет, чтобы от его работ оттолкнулись. Ведь работы 
живут только тогда, когда от них отталкиваются другие люди, творчески 
отталкиваются – и продолжается художественный процесс. А так они на-
капливаются, как говно. Никто от них особенно не отталкивается, кроме 
небольшого нашего круга. А он хочет, чтобы они были и средствами.

Б.: Получается, может быть, так, что судьба таких художников, как Комар и Ме-
ламид, является желательной, желанной.

М.: Очень странная судьба. На протяжении уже двух лет я ничего нового о них 
не слышал.

Б.: …(следует описание последних работ Комара/Меламида). О них еще очень 
верно сказал когда-то Кабаков, если я, конечно, правильно его понял: они 
сумели синтезировать, сочетать те аспекты художественного творчества, 
которые до них были несочетаемы, чисто художественное содержание в его 
границах, и особенно ту границу, которая отделяет искусство от политики, 
а они эту грань всегда очень интенсивно эксплуатировали, и другую грань 
художественной деятельности – отношение к успеху у публики, в том числе 
успеху чисто финансовому.

М.: Осознанные манипуляции с конъюнктурой.
Б.: Вся предшествующая традиция большого искусства развивалась безотноси-

тельно установки на успех, и особенно наглядно это просматривается  
в романтической концепции гения.

М.: А это промышленный экономический процесс.
Б.: И даже в наше время идея социальной отрешенности была очень попу-

лярной. И была даже одним из критериев подлинности художественной 
позиции.

М.: Среди определенного круга – Шварцмана, Штейнберга, Янкилевского.
Б.: Некая презумпция асоциальности, разделяемая даже нами, в том, что мы до 

сих пор придерживаемся деления культуры на официальную и неофициаль-
ную и считаем, что сам факт связи с официальной культурой существенным 
образом обедняет работу.

М.: Вот Холин. Он замечательно выразил эту мысль. Если человек публикуется в 
официальном издании, то его читать в принципе не имеет смысла. Редукция 
идет изначально, и объективно мы имеем вещь с ослабленным эстетическим 
эффектом.

Б.: Комар и Меламид, будучи здесь, тоже разделяли эту точку зрения.  



- 171 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -

И их успех на Западе, в том числе материальный, нельзя объяснить толь-
ко сознательной, умышленной манипуляцией с рынком художественной 
продукции. Ибо любой знающий этапы их творческого становления под-
твердит, что машина их деятельности была целиком построена, когда они 
еще жили здесь, и в этой машине отношения к капиталистическому рынку 
искусства, разумеется, запрограммировано не было. Определение, которое 
дал Кабаков их деятельности, сказав, что это «машина, рассчитанная на 
успех», – очень верно. Но эта машина была построена еще здесь.

М.: Но ты не обратил внимания на то, как эта машина работала здесь, работая на 
успех? Только через ВВС, через «Голос Америки», через известность на Западе.

Б.: Согласен. Но я сейчас имею в виду другое. И ты, и Кабаков работаете, имея 
в виду возможный успех или неуспех, и учитывая, по возможности, все 
художественные последствия. И они, оказавшись там, сумели так понять и 
проинтерпретировать западное общественное мнение, что получили успех и 
на этом этапе их деятельности, причем, успех очень прочный.

М.: Прочный, да! Но пока не такой, как у Бойса, у Кейджа, у Люти, Кошута и т. д.
Б.:  Но ты называешь вершины.
М.: Но почему вершины. Потому что вершины денационализированы (надна-

циональны). А Комары еще используют здешнюю тематику, которая… «цве-
таста» для «академического» стиля. Архетипы белого и черного – общие 
архетипы… А посередине цветастые регионы – Африка, Россия, Испания…

Б.:  Мне все же кажется, что они нашли прием, который их спасает от цветасто-
сти и прочих подобных упреков. В машине их деятельности сочетались  
и собственно художественные моменты, и внехудожественные, включая 
политику, экономику и Бог знает, что еще, этнографию и т. п., и такое 
представление о публике, которое позволило им, моделируя и прогнозируя 
поведение этой публики, завоевать ее расположение.

М.: Если художник и публику, и коммерцию сумел ввести в число эстетических 
категорий и сумел манипулировать ими, тогда ему обеспечено место очень 
высокое. Тогда коммерция – эстетизируется, как это происходит у Бойса. 
Социальные отношения, движения, ирландских повстанцев – он все это 
эстетизирует, все это использует. Поэтому он оказывается на вершине. 
Он над всем этим царит. Он манипулирует этими понятиями. Для него это 
эстетические категории. Но вопрос в том, как он обеспечивает баланс? 
Интересно поэтому сопоставить деятельность Бойса и Кейджа – с одной 
стороны, Кабакова, Булатова как представителей местного авангарда –  
с другой, и в середине – Комара и Меламида.



- 172 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

Б.: Почему посередине?
М.: Потому что они занимают такую позицию. Они связаны с советским мате-

риалом.
Б.: В чем ты видишь принципиальное различие в позициях Бойса и Комара-

Меламида? Ты видишь в них рецидив, остатки этнографизма?
М.: Регионального соц-арта, который целиком занимает или занимал их худо-

жественное внимание.
Б.: Они, по-твоему, спекулируют на своем советском происхождении? И исполь-

зуют его как источник интереса к себе; это то, чего нет у Бойса и других, 
которые сумели выйти на общемировой уровень, где этнопроблемы снима-
ются?

М.: Да, снимаются. Дело в том, что эстетическая атака Бойса столь сильна, что 
он может обыгрывать все сюжеты так, как будто он это делает совершенно 
искренне. В то время, как Комар-Меламид делают это так, с такой оглядкой, 
с какой делал это в свое время Зощенко.

Б.: Но в них есть тот потенциал рефлексивности, который воспитывается только 
жизнью в нашей стране.

М.: Но есть пленка, которая их отделяет от универсальных архетипов. А пока 
она их отделяет и ностальгическая серия только подчеркивает наличие 
этой пленки. Эту эстетическую региональность. Так вот – будут ли они ее 
прорывать?

Б.: Рискну сказать, да. Они очень чутко реагируют на эстетическую атмосферу, 
и как только они поймут, что их этнографизм себя исчерпал, они тут же от 
него откажутся. Впрочем, возможно, есть и глубинные психологические 
мотивы, которые затруднят для них процесс подобного отказа.

М.: Да, но их экзистенциальная вибрация происходит не на таком глубоком 
уровне, как у того же Кейджа или Бойса, не на общечеловеческих архе-
типах, а на этом цветастом уровне местного историзма, местных событий. 
Они задействованы в это. Они искренне переживают это, в значительно 
большей степени, чем это переживает Кабаков. В то время, как Бойс ничего 
такого не переживает. Он человек текущего момента.

Б.: Да, ты прав. Но, если взять ряд работ, которые нашли отражение в А/Я.  
Я имею в виду работы Тупицына, Косолапова и других по поводу двадцать 
седьмого… Они были расценены всеми как очевидно неудачные работы,  
и на этом фоне было ясно, что К/М нашли ту грань, которая делала их  
соцартовские работы эстетически приемлемыми.

М.: То есть их пленка наиболее тонкая, чувствуется только ее напряжение.



- 173 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -

Б.: Совершенно верно. Они до конца своих дней останутся представителями 
этой культуры. Отказаться от нее для них, пожалуй, слишком рискованно.

М.: В то время, как Набоков в «Лолите» смог отказаться и целиком уйти от вяз-
кости эмигрантской культуры («Подвиг», «Машенька», даже «Дар»).

Б.:  Но мы не знаем, какой ценой это было сделано, и какие следы это оставило. 
Набоков при этом, человек совершенно иной культурной формации, он был 
и остался европейским человеком – и по воспитанию, и по образу мыслей, 
по языку, наконец.

М.: Но не потому ли, что тогда русская культура в целом была ближе к западной 
культуре? Поскольку он ровесник века, то 1913 г.– год расцвета культуры 
стал для него самым ностальгическим периодом.

Б.:  И кроме того, важно, что он – дворянин и как таковой принадлежал к обще-
европейской дворянской культуре.

М.: Точнее, не дворянской, а просто интеллигентской.
Б.:  И несмотря на все драмы первой русской эмиграции, для нее мир, в кото-

рый она попадала, был ей вполне понятен, хотя на уровне быта жизнь могла 
быть совершенно неустроенной.

М.: Но все равно была общность проблематики.
Б.:  В то время как К/М – всецело порождение советской культуры; здесь их по-

чва, здесь их среда. У Набокова же была, так сказать, идейная ностальгия. 
Насколько я знаю, его романы и стихи (а в стихах он откровеннее, насколь-
ко это вообще для него допустимо) самых разных лет – он всегда раскаи-
вался в том, что не остался, и не воевал…

	 Какова судьба Колобка? Вначале Колобок вполне героический, потому что, 
как бы он ни относился к своей позиции художественной, позиция полити-
ческая у него тоже всегда присутствовала, и она была флагом, знаменем. И 
суть позиции социального искусства, которую разделяет Кабаков и мы ее 
разделяем, состоит в том, что попытка выразить в образах нашу реальную 
политическую ангажированность – состоялась и создала свой собственный 
образный строй, с другой стороны – в реальности нашего образа жизни 
она привела к тому ощущению страха, которым жили многие из нас. Этим 
ощущением жили Комар/Меламид, когда они делали свой соцарт. Оно со-
хранилось у художников старшего поколения. И с этой реальностью страха 
не считаться нельзя. Поэтому парадоксально положение «трупа» (как ты 
сказал совершенно верно), то есть человека, который в своей асоциально-
сти доходит до конца. Парадоксально это положение потому, что оно одно-
временно деятельно и героично, хотя и, как ты утверждаешь, неосознанно.



- 174 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

М.: Неосознанно потому, что оно осознается только по прошествии какого-то 
времени. Так устроен процесс. Сначала был один общий Колобок, потом 
стало много маленьких колобков, каждый стал колобком. Но здесь интерес-
но посмотреть тематику Кабакова – отстранение от эстетических, концепту-
альных моментов. Почему и откуда у него такая колоссальная, прямо-таки 
дорога, шоссе, связанность с ЖЭКом? Тебе не кажется, что здесь источник 
социальной задействованности? Он – профессиональный художник, окон-
чивший Суриковский институт. И он при своем таланте мог занимать в этой 
структуре очень прочное положение. Он мог рисовать то же, что Налбандян 
– в своем роде, конечно. И вот он обращается к жэковской тематике, кото-
рую обслуживают – все эти щиты, расписания – самые низовые художники, 
наиболее незадействованные в высокие, «культурные» сферы региона. 
Кроме всего прочего он таким образом бессознательно оценивает и вы-
ражает свою социальную позицию. Свою реальную социальную позицию. 
Он как бы на самом деле находится в советской иерархии художников на 
уровне, пригодном лишь для обслуживания самых низших коммунальных 
сфер, где платят семьдесят рублей в месяц.

Б.: Поскольку все же у него все (или почти все) элементы его работы отыгры-
ваются, то здесь имеет место механизм, описанный им в «Муравье». В этом 
тексте, если ты помнишь, сформулировано отношение к Муравью как типу 
изображения, которое находится на границе: оно еще не искусство, но еще 
чуть-чуть и оно станет им, и усилия, которые тратят участники дискуссии об 
этом муравье, как бы поднимают муравья до уровня искусства. Точно также, 
эта нижняя грань художественного мира, художники, которые даже не при-
кладники, они – тот градус, уровень, где зарождается протохудожественная 
интенция в рамках этого малярничания.

М.: Но ты сейчас говоришь о его эстетических, концептуальных притязаниях, 
а я говорю о его реальной социальной позиции, региональном самосозна-
нии.

Б.: То есть сам ЖЭК возникает потому, что художник ЖЭКа – это он сам. Я имею 
в виду, что асоциальность как позиция имеет не только эстетические след-
ствия, но и психологические причины. Я сам часто ловил себя на какой-то 
странной зависти, которую я испытывал к людям, занимающим, судя по их 
облику, самое низкое место в социальной иерархии – дворники, опустив-
шиеся персонажи, сумасшедшие и т. п. Моя зависть к ним, по-видимому, 
вызывается ощущением их полной освобожденности от давления соци-
ального столба. Я допускаю у Кабакова сходный мотив, и он как художник, 



- 175 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -

избегающий социальности, по-видимому, ощущал бы себя наиболее уютно 
психологически – в качестве жэковского работника.

М.: Ему отведена такая роль независимо от его собственной воли. Отметаются 
его претензии на гениальность в местной конъюнктуре оценок. Помнишь, 
он рисовал картину «Под Фалька» в его воспоминаниях. Это все не нужно. 
Это все ясно, там ничего таинственного нет. Должны быть просторы Родины 
или… Эта его изначальная искренность, тяга к чему-то глубокому и высоко-
му здесь никак не может быть задействована. И от этого он подсознательно 
оценил свою позицию и персонифицировал ее как позицию самого низкого 
ремесленника, который должен заниматься сферой коммунальной обслуги.

Б.: Кто же толкал его на путь ремесленника, рисующего плакаты? Кто его за-
ставил быть таким?

М.: В самом деле, кто его заставил? – Его колобковая природа.
Б.:  Говоря языком психоаналитическим, мы сейчас реконструируем пути осо-

знания им своего объективного, созданного его ментальностью, воплощен-
ного в судьбе, положения в культуре и обществе.

М.: Но с другой стороны – он парит над всем этим. Его ЖЭК – это метавзгляд на 
всю советскую иерархию. И тут-то реализуется сублимация.

Б.:  Ты, по-видимому, не случайно оговорился, сказав про Кабакова, что он 
«парит над всем», а раньше, говоря про Бойса, что тот «царит над всем». 
«Парит» – это метафора сна, фантазии, бреда, подсознания. «Царит» – ме-
тафора автономного действия… Кабаков искал тот ракурс советской жиз-
ни, в которой присутствовала бы вся суть ее, она как объект эмоциональ-
ного отношения. Брать одни только явно выраженные, политизированные, 
идеологизированные формы, как это делает, скажем, Булатов – нельзя, эти 
сферы не обладают свойством всеобщности. Мера укорененности символов 
политической, идеологической жизни в общежитейских слоях неясна, про-
блематична. ЖЭК такой всеобщностью обладает хотя бы экстенсивно – все 
живут на территории того или иного ЖЭКа.

М.: Да, но герои Кабакова, его первых десяти альбомов – это психопатологи-
ческие типы – аутсайдеры. Да и его психиатрические раскладушки, и т. п. 
Везде он указывает на позицию жалкого существа.

Б.:  В отличие от традиционного маленького человека.
М.:  Маленький, жалкий пыльный человек. Человек, которого не пускают.  

Не пускают почему? Потому что он – «сами понимаете» и т. д.
Б.:  И это как бы он сам, сам Кабаков. И в этом романтизм этих альбомов, как 

наличие в произведении оснований для отождествления героя и автора. А 



- 176 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

уже чистая плакатность плюс «объявления», где нет персонажа – там, 
конечно, нет и следа романтизма, там откровенный ЖЭК. И ЖЭК – это такое 
представление о советской жизни, которое ему нужно; ибо оно наиболее, 
по его мнению, эпично. И сам он, конечно, претендует на раскрытие специ-
фики эпической позиции в современной советской культуре, на указания 
условий, при которых эта позиция возможна, причем, так, чтобы в ней 
эпичность в плане содержания была связана с элитарностью плана выра-
жения. Итак, что же в нашей жизни есть заведомо эпос. Это такой слой 
бытия, которому причастны все и каждый, то есть в наших условиях – это 
быт. Но почему быт, наш быт наряду со своей очевидной всеобщностью –  
а ведь это свойство всеобщности свойственно и европейскому быту –  
может претендовать с такой назойливостью на статус художественного 
материала? Мне кажется, здесь дело в его особой, только нам понятной 
напряженности, проблематичности. Пресловутая хайдеггеровская «забота» 
в наших условиях с большим трудом возгоняется в область возвышенного,  
в размышления о конечных условиях и начальных причинах, Забота, 
озабоченность замыкается в кругу быта, ни во что не разрешаясь. Уже 
отсюда следует, что работы Кабакова жэковского цикла – единственная 
попытка эстетической сублимации житейской стихии.

М.:  А ты действительно считаешь, что эпичность всего населения проходит 
через эти сюжеты; поскольку раньше считалось, что в центре эпики –  
героические поступки, баталии и т. п.?

Б.: Эпика выражает дух народа, и поэтому она строится под знаком категории 
всеобщего. Если есть какая-то сторона, тип интенсивности событий…

М.: Но обязательно разрешающаяся в героических проявлениях?
Б.: Обычно в героических; герой – это народ, взятый интенсивно.
М.: В каком-то смысле это национальный характер.
Б.:  Да, через причастность герою все вместе и каждый в отдельности вызыва-

ются к бытию.
М.: Но Кабаков заявляет, что эпический герой – это жалкое существо.
Б.:  Он так пересматривает схему эпоса; он отваживается об этом говорить, он 

берет на себя функции и прерогативы героя, героя-философа, который вне 
этой картины. А истинная эпичность противоречива, она переворачивается, 
она не эпична, она обыденна. Но она сохраняет основные свойства эпоса 
– проблемную событийность. И вся работа Кабакова в том, чтобы показать  
тот ракурс, в котором эта проблемная событийность сохраняется – ЖЭК, 
сортир, коммуналка, магазины, мусор…



- 177 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -

М.: Здесь все-таки сомнительна уместность термина «эпос».У Кабакова какой-
то индивидуальный эпос взгляда. Советский эпос существует – это Вучетич, 
это герои войны, это герои строек, БАМ. А то, что мы видим у Кабакова, 
– это не эпос, это скорее эпос в кавычках, в названии, т. е. рефлексия на 
эпос. Нельзя назвать эпосом посещение прачечной. Можно посмотреть 
для сравнения, в истории литературы. Скажем, как отражались эти сферы 
действия у греков. У них этого вообще не найдешь. И ты, по-видимому, рас-
сматриваешь эпос не как жанр, а как мимезис, отражение реальности, как 
у скандинавов – когда присутствуют самые мелкие бытовые подробности, 
но в центре обязательно большое сражение. У Кабакова этого нет, а есть 
ровный серый слой.

Б.:  В эпосе нет индивидуальности. И отношение к советской эпике должно 
присутствовать в социальном искусстве, т. к. она есть наиболее закончен-
ное выражение духа коллективизма, бригадного подряда, который витает 
над всем.

М.: Да, но она положительна, советская эпика, в моменты своих героических 
строек, БАМа и т. д.; но если эпос рассматривать так, как это делает Каба-
ков, то получает антиэпос. Это очень социальная, политизированная по-
зиция. Это энтропия эпоса, его героических притязаний.

Б.: Есть такие советские писатели – Бондарев, Марков, которые совершенно  
искренне описывают советскую жизнь, и это эпос, хотя и не совпадающий  
с эпосом в его сталинском понимании. Но и там есть свои герои, свои до-
стойные поступки…

М.: Там есть положительный момент.
Б.:  Эти писатели в направлении своего творчества пытаются выявить суть  

и смысл, истинное лицо русской жизни, характеры и типы.
М.:  А Кабаков находит истинное лицо этой жизни только в мусоре.
Б.:  Но почему мусор? Откуда такой отчаянный нигилизм?
М.:  Да, нигилизм у него, безусловно, присутствует.
Б.:  Это предельный протест индивидуума против социального Левиафана.
М.:  Я думаю, что это не носит только социальный характер. Это протест экзи-

стенциальный, метафизический, психологический, это просто такая натура. 
Натура Колобка.

Б.:  Кстати, о натуре. Мне кажется, что в своей трактовке кабаковской эпично-
сти мы впали в натуралистическое преувеличение. В частности я – говоря 
и настаивая на значении всеобщности. Дело не только и не столько в ней, 
сколько в распределении оценок и отношении советских людей к элемен-



- 178 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

там их социального бытия, принципиальной противоречивости, разноуров-
невости этих оценок и отношений, что фактически игнорируется советской 
литературой, создающей оценочно однородные полотна. А Кабаков сумел 
передать эту противоречивость позиций. На уровне всеобщего у советского 
человека позиция в оценочном отношении – одна, а на уровне единичного, 
конкретного – другая, зачастую прямо противоположная. Я, собственно, по-
чему так часто ссылаюсь на категорию всеобщего? Она, мне кажется, важна 
для понимания разделяемой нами позиции, которую упрекают в элитарно-
сти, в узости потенциальной аудитории. Тем не менее она стала возможной 
только тогда, когда в стране возникла особая культурная всеобщность.  
Что я имею в виду? Некоторое время тому назад в «Д.И.» была статья  
Л. Н. Гумилева «Год рождения 1380». Что же или кто же родился в этот год, 
год Куликовской битвы? По его мнению, в этот год родился русский народ 
как новая пассионарная этническая целостность. В этом смысле можно 
сказать, что в 1945 г. родился советский народ, новая историческая общ-
ность, как говорится в соответствующих документах. Военное испытание 
его как бы синтезировало, сплавило все социальные слои, создало у всего 
народа единый положительный опыт. Поэтому поколения, повзрослевшие 
после 1945 г., а к ним принадлежим и мы, – первые поколения собственно 
советских людей. И только эти поколения смогли выработать осознанное 
дистанцированное отношение ко всей системе ценностей советского обще-
ства, а соцарт – эстетический вариант такого отношения.

М.: …Да, возвращаясь к колобку, я думаю, он отбросит все, уйдет от всех;  
в другой ситуации он будет отбрасывать другое. Это такая шиваистская  
природа.

Б.: Это путь, на который вступает и куда уходит искомая личность в поисках 
того горизонта существования, где ее нельзя было бы достать.

М.: Вот-вот. Человек вдали. Чтобы как можно дальше. Меня – нет. Это его 
основное. Так что я не думаю, чтобы это было в основном социально опо-
средовано. Это ситуация, когда Бог осознается как молчание. Ангелы как 
бы существуют, все работает, все действует. Но Бог отсутствует. Он как бы 
за этим.

Б.: В этой позиции есть сильная философичность, сказывающаяся в доступ-
ной аналогии с киргегоровским рыцарем веры Авраамом – обычным че-
ловеком, чиновником (каким, например, был в жизни Кафка), а на самом 
деле он несет в себе колоссальный заряд духовной энергии, невидимой 
миром.



- 179 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -

М.: У Кабакова из этой колобковости вытекает даже нечто большее. Это не 
Авраам, это не Моисей, которому явился горящий куст. Это образ, то, что 
явилось Моисею в горящей купине, это уже образ. А Кабаков находит по-
зицию, которая еще до этого образа. Он вообще как бы ничего не говорит.

Б.: Любая образная структура – идее и духу мусора противоречит. Мусор – 
предельная категория.

М.: Любой образ, любое желание, стремление, влечение доводится до помойно-
го ведра. Мир форм – текуч, поэтому «отбрасывается» в отбросы, выносится 
за скобки.

Б.: Чем это удачная находка? Мне доводилось прочесть некую работу по 
поэтике, где утверждалось, что качество стиха определяется количеством, 
качеством и иерархией обнаруживаемых в нем метафор. У каждого так на-
зываемого большого поэта в каждой строке угадывается вся модель мира, 
вся иерархия метафор. Все метафоры сводятся при наличии у поэта его 
собственной модели мира – к единой макрометафоре. Кабаков нашел для 
себя такую макрометафору в мусоре.

М.: Потому что мусор не имеет начал и не имеет конца.
Б.: Существует и такой критерий удачи этого образа: с помощью мусора мо-

делируется очень многое – явления, отношения, тип сознания и жизнь в 
целом, и искусство, и ценности.

М.: Но в итоге здесь получается примитивнейший архетип: мусор – это земля, 
тебя берут, делают из земли, а потом ты в землю же и превращаешься. Ты 
создан из грязи и уйдешь в грязь.

Б.:  В том числе и это.
М.: Чудовищное несогласие с этой формой осознания у Кабакова и у других.  

С тем, что она текуча. А! Меня из земли взяли. Я в землю уйду? Я как можно 
дальше от нее отойду, элиминирую ее, буду ее ненавидеть, смешивать с гря-
зью. В индуизме есть понятие «рупавачара» – мир форм, и «арупавачара» – 
отсутствие форм, и последнее выше. И эта конструкция работает здесь. Для 
Кабакова идеал – это арупавачара. Он не может согласиться с текучестью 
форм. А это, в сущности, сентиментальная позиция.

Б.:  И она плод, с другой стороны, его неискоренимого индивидуализма.
М.: Сентиментальности, глубокой сентиментальности, страшной жалости и т. п.
Б.:  Это то, в чем проявляет себя индивидуальность, а любая форма есть насилие.
М.: Форма уничтожает чувство, потому что чувство должно все время об-

новляться. Чувство остается в памяти, оно зудит, а форма требует к себе 
внимания, новая форма требует к себе нового внимания, а чувство уходит, 



- 180 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

начинает болеть, ныть. И ты начинаешь подсознательно ненавидеть форму, 
мир форм.

Б.: Мне кажется, что в воинствующем индивидуализме московского концеп-
туализма есть еще и полемика с местной национальной традицией, интер-
претацией роли и места русского человека и русской культуры в культуре 
мировой или европейской, которая, в частности, ярко выражена в пушкин-
ской речи Достоевского, когда им была высказана мысль о том, что русский 
человек по своей чувствительности и восприимчивости, по своему пони-
манию и проникновению в смысл и самый дух других культур может быть 
назван «всечеловеком».

М.: Это чудовищно.
Б.: Причем, что самое смешное, эта сентенция Достоевского есть как бы первая 

версия другой знаменитой сентенции: «СССР – родина трудящихся всего 
мира», сформулированной Сталиным. Есть, правда, общий и весьма по-
чтенный источник и того, и другого. Это евангельское выражение: «При-
дите ко мне все труждающие и обремененные и аз успокою вы». Правда, 
здесь предлагается обрести покой за счет причастности миру духовному. 
А русско-советская трактовка говорит о Царстве Божием на земле. К этому 
близок и Федоров, и т. п….

М.: Видно, имело место воздействие русского православия: как идеал русский 
человек – кукла. С ним и обращаются, как с куклой.

Б.:  «Все» и «ничто» – одно и то же – диалектически. Достоевский как пророк 
русского духа, говорит, что Пушкин как русский национальный гений есть 
поэт по преимуществу, поскольку обладал способностью всемирной отзыв-
чивости, свойством перевоплощаться в чужую национальность. А даже  
у Шекспира его итальянцы – сплошь те же англичане.

М.: Но это на совести Достоевского, а не на совести Пушкина.
Б.: Конечно, я понимаю. Но важно то, что он как выразитель русской нацио-

нальной традиции – на этом настаивает, что отзывчивость – суть русской 
культуры. Так же, как и Сталин настаивает, что его версия русского со-
циализма есть Эльдорадо всего мирового пролетариата. И дело не в том, 
какие у Достоевского и у Сталина стояли за этим личные или политиче-
ские амбиции. Это – безмерная претензия на «все», которое есть «ничто».  
И насколько я могу себе представить, у идейных наследников Достоев-
ского, у современных славянофилов работы, скажем, того же Кабакова, 
ничего, кроме ненависти и презрения, вызвать не могут. У них «все»,  
а у него – «ничего».



- 181 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -

М.: Русские никогда не могли уловить конкретности и обыденности, что настоя-
щая жизнь есть конкретность, и что она не постигается через идеал. Идеал 
– это куклы.

Б.: Завершая наш разговор о соотношении эстетического и социального в 
современной отечественной культурной ситуации, я хотел бы вернуться к 
работе И. Наховой, которую ты видел (комната № 1). Этой своего рода ин-
сталляции. И в частности, не мог бы ты прокомментировать одновременно 
то мнение Кабакова об этой работе – когда он, высказав в целом положи-
тельную оценку, отметил, что в работе Наховой есть та нейтральность…

М.: Незадейственность социальная?
Б.: Да. Илья считает, что по этой работе нельзя сказать, где она сделана, и это 

минус. Хотя это и очевидно. Есть работы с такой эстетической определен-
ностью, которая не может быть однозначно проинтерпретирована на языке 
региональности. Мы можем видеть эту региональность или не видеть ее, и 
ее политическое или социальное содержание, оно может нечто добавить 
или даже убавить, но в принципе оно ничего не меняет.

М.: Но видишь ли, в чем дело, как мне кажется. Если у Кабакова есть природ-
ные качества социального деятеля, способность принадлежать к какой-то 
партии, выступать в парламенте, то это просто его природные свойства. 
Естественно, что в его творчестве эти линии будут прорабатываться. У Иры 
нет таких качеств, у многих нет, у большинства художников их нет. Но это 
не значит, что их работы от этого становятся хуже. Основное, что для меня 
сработало в этой вещи, то, что она хорошо почувствовала и через нее это 
хорошо почувствовалось нами, что период конкретных вещей, конкретных 
изделий – картин и т. д.– этот период несколько угасает. И что сейчас 
актуальны конвенциональные события. То, что сделала Ира, воспринима-
лось скорее как событие, нежели как конкретное произведение искусства. 
Почему это работает на ситуацию? Потому что художественная жизнь здесь 
у нас затухает, стагнация, рассыпание, усталость экзистенциальная, просто 
черт знает что. И что интересно? Потом мы видели ее же картину, и она 
может быть основательнее, и лучше сделана, но важна для художественной 
нашей ситуации именно ее «Комната», потому что важен всплеск художе-
ственной событийности, который объединяет, дает повод для разговоров. 
Потому, что о картине мы можем поговорить, стоя рядом с картиной. А это 
вещь в конвенциональной среде, на границах каких-то изменений.

Б.: Но не каждая вещь, даже если она в среде, могла бы сыграть такую роль?
М.: Из-за своей энергичности, я думаю, и потом я не знаю, почему на долю ее 



 -  КОМНАТЫ. 1987 -

комнаты выпала такая честь, честь воссоздать художественную событий-
ность. А эстетические оценки здесь уходят на второй план. Основное то, 
что она как бы встряхнула нашу среду. Картиной сейчас нашу среду вряд 
ли тряхнешь. Мы придем, посмотрим, получим удовольствие. Но возбудить 
внимание к следу, шлейфу этой кометы – это другое дело.

Б.:  Мне твое мнение, сейчас высказанное, тем более важно, что, по-моему,  
то, что делаешь ты – акции, перфомансы – это своего рода запланирован-
ные мероприятия, события в нашей размеренно-вялой художественной 
жизни. И поэтому как сценарист и организатор событий ты должен острее 
других чувствовать и понимать структуру событийности, меру состоятель-
ности каждого отдельного события. То, что сделала Ира – это не акция, не 
перфоманс – это событие нового ряда.

М.:  Тем более, это интересно. Хотя по форме это скорее инвайромент.  
Но неважно, как это будет исторически оцениваться. Но в контексте нашего 
времени это был всплеск.

Б.:  Ты считаешь?
М.: Конечно. Мне кажется, это именно так все восприняли. То есть не как вещь, 

которая требует рассмотрения – ее пласты – какие отношения, какие цвета, 
какое даже содержание. Но что-то в ней было такое, что нас всех… затро-
нуло… возникло как бы напряжение, подобное тому, которое возникает в 
пограничной зоне: метров 200–300 – и там уже другая страна, недоступная 
пока, но существующая.



И. КАБАКОВ

-----------
КОМНАТА
-----------

инсталляция
370х244х280 см

1985





- 185 -

 -  КОМНАТА -

«Комната» представляет собой замкнутый четырехугольник с дверным 
проемом и без потолка, т. е. четыре стены и пол, а дверной проем закрыт напо-
ловину сбитыми вместе досками. Оставшаяся щель прикрывается прислонен-
ной доской из плотного картона. Пол – в случае демонстрации «Комнаты»  
на выставке, в музее и т. д.– должен быть такой же, как в моей мастерской,  
т. е. грязный, в пятнах, состоящий также из сбитых досок, может быть покрыт 
старым линолеумом. Потолка нет вовсе.

Внутри – всевозможная рухлядь: кровать, стулья, ботинки, посуда и т. д. 
Вверху на резиновых растяжках висит какой-то непонятный прибор.

Рядом с «Комнатой», немного поодаль и наискосок, стоит на ножках 
«ширма-объяснение», рассказывающая и поясняющая зрителям, что это за 
комната, кто был ее обладатель, почему в ней нет потолка, что в ней случилось. 
Перейдем к этому объяснению.

«Комната» представляет собой одну из комнат в большой перенаселен-
ной коммунальной квартире. Дверь из комнаты выходит в коридор этой квар-
тиры, и фасадная часть комнаты представляет собой фрагмент этого коридора, 
обклеенного обоями, на стенах которого висят всевозможные предметы обихо-
да жильцов (здесь: шапки, куртка…). Но двери из комнаты в коридор нет (куда 
она делась – будет ясно из дальнейшего), и проем забит грубо сколоченными 
досками, но таким образом, что зритель может через образовавшуюся щель за-
глянуть вовнутрь и внимательно все рассмотреть. Там все находится в крайнем 
беспорядке, попросту в хаосе: валяются вперемешку палки, банки; какие-то 
ремни, газеты, бумаги и прочее. Обстановка комнаты до крайности бедна, про-
сто убога: вместо кровати – раскладушка со старой подушкой и одеялом, стола 



- 186 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

вовсе нет. Стены обклеены вместо обоев всевозможными плакатами, разме-
щенными в самом нелепом соседстве один с другим, так что вместе образуют 
немыслимый абсурд и кавардак. Посреди всего этого в воздухе висит какая-то 
машина, состоящая из седла для стула, пружины и резиновых жгутов.

Одинокий обитатель этой комнаты, как становится ясно из рассказа его 
соседа, был обуреваем мечтой об одиноком полете в космос и мечту эту – свой 
«великий проект» – он, по всей вероятности, осуществил.

Весь космос, по мысли обитателя комнаты, пронизан потоками энергии, 
уходящей куда-то вверх. Чтобы попасть на эти потоки и унестись с ними, и был 
задуман этот проект. Катапульта, подвешенная к углам комнаты, даст новому 
«космонавту», запаянному в пластмассовый мешок, первоначальную скорость,  
а дальше, на высоте в 40–50 метров он попадет в поток энергии, сквозь кото-
рый к этому моменту проходит Земля, двигаясь по своей эклиптике. В своем 
прыжке космонавту надо было пройти сквозь потолок и чердак дома. С этой 
целью он закладывает туда пороховые шашки, и в момент взлета на катапульте 
потолок и крыша взрывом сметаются, и он уносится в открывшееся простран-
ство. Все происходит поздней ночью, когда обитатели коммуналки крепко спят. 
Можно представить их ужас, испуг, недоумение. Вызывают участкового, начи-
нается следствие, жильца ищут кругом, во дворе, на улице – его нигде нет.

По всей вероятности, проект, в который, в главных чертах, был посвящен 
сосед, рассказавший о нем следователю, был благополучно осуществлен.

Зная многовековую историю русской мечты о полете в космос и о бытии 
там, несложно включить предлагаемую инсталляцию «Комната» в длинный ряд 
сходных проектов, среди которых можно назвать идеи Федорова, Циолковско-
го. Особенно учитывая ту сторону этих проектов, идей, где космос представля-
ется вполне пригодным для человеческого бытия, оказывается местом для его 
переселения с Земли, которая к этому времени – времени космической мигра-
ции – окажется чрезмерно перенаселенной. Хочется в связи с этим упомянуть, 
что проект обитателя «Комнаты» осуществлен в ситуации перенаселенной 
коммунальной квартиры, а может быть – и, скорее всего, инспирирован ею. Но 
соотнеся эту ситуацию с идеей расселения будущего человечества сначала на 
ближайших планетах, а потом и во всем космосе, не получаем ли мы идеально 
выраженный и проведенный по всем уровням великий и всепроницающий 
принцип коммунальности, реализующий себя на одном крае шкалы в перена-
селенной квартире двухэтажного дома, а на другом – в бесконечном и Великом 
Космосе?



- 187 -

 -  КОМНАТА -

В этой связи хочется обратить внимание на три визуальных объекта, при-
сутствующих, возможно, случайно, в комнате жильца, но существующих там по-
стоянно и не могущих не действовать на него, терроризируя его подсознание.

Речь в первом случае идет о плакатах, которыми он обклеивал свою 
комнату, не имея возможности достать однотонные обои. Эти плакаты оказа-
лись наклеенными тремя ярусами, и несложно увидеть в этой расклейке три 
мифологических уровня бытия: верхний – богов, средний – так сказать, самой 
жизни, ее повседневности, и нижний, третий – преисподней, ада, случайно или 
нет оказавшегося составленным из «красных плакатов».

Второй объект – это картина, подаренная кем-то обитателю комнаты. Она 
изображает торжественный момент взлета в космос, причем, взлет этот фанта-
зия создателя картины устраивает на Красной площади, которая представлена 
в немыслимых в действительности размерах – на ней, по замыслу автора, могло 
бы уместиться почти все население страны. Таким образом, взлет вверх ракеты 
– главной башни страны – приобретает здесь поистине вселенский размах.

И, наконец, третий визуальный объект, который можно разглядеть в рас-
терзанной комнате – это стоящий слева от двери освещенный электрической 
лампочкой макет квартала, где расположен дом «путешественника» и где из 
крыши этого дома возносится вверх кривая металлическая лента, возможно, 
изображающая траекторию его будущего полета. Нет ли здесь, в этом грубо 
раскрашенном и аляповато изображенном пейзаже с голубой, синей далью и 
небом с белыми облаками, какой-то странной, но пронзительной ноты, звуча-
щей в сознании «улетающего», когда он в одиночестве ночами обдумывал свой 
план и одновременно прощался с землею и местом, где он сейчас находился? 
Не был ли этот освещенный лампой макет образом всей земли, с которой он 
уже расстался в своем воображении и на которую уже взирал сверху и почти  
со стороны?

К этому объяснению прилагаются три рассказа – объяснения: Николаева, 
Старцевой и Голосова, соседей по квартире «улетевшего в космос», сделанные 
для милицейского расследования.



- 188 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

РАССКАЗ НИКОЛАЕВА
-------------------------

Я знал его не очень хорошо… Приехал он два года назад по вербовке на 
строительство. Получил комнату в нашей коммуналке. Где работал – не знаю.  
Я был его соседом, его комната была справа от моей, он иногда заходил ко мне, 
к себе пускал неохотно. Не знаю, есть у него кто-нибудь, всегда жил один.  
К нему иногда приходили двое. Один из них принес картину, которая у него 
в комнате висит. Когда въехал, сделал ремонт у себя, обоев не достал и все 
обклеил купленными плакатами, сказал, что так будет дешевле.

Коммуналка наша большая, двенадцать семей, живем мы в четырехэтаж-
ном доме, последний этаж. Несколько месяцев он почти каждый день ходил на 
чердак, соседи спрашивали, что он там делает, но он почти ни с кем не разгова-
ривал и на кухню почти не выходил, хотя его двери были напротив нее, ставил 
на плиту только чайник.

Полгода тому назад я зашел к нему – у него было полно разбросанных 
чертежей, некоторые были наклеены прямо на стену. Я думал, что это для 
стройки, где он работал. В углу на столе стоял макет нашего квартала, нашей 
улицы и был виден наш дом.

Я спросил, зачем в этом макете укреплена металлическая лента, идущая 
прямо вверх от крыши нашего дома. Он внезапно сказал, что это траектория его 
будущего полета…

Жил он очень бедно, без всякой обстановки, спал на раскладушке без 
простыни…

Он чувствовал себя, как он мне говорил это, не совсем жителем Земли, как 
бы не совсем здесь родился и, не дожидаясь смерти, должен отправиться туда, 
где, по его представлению, он должен оказаться…

Я немного расскажу о его «великой теории».
Он представлял себе всю Вселенную пронизанной огромными пластами 

энергии, «уходящими куда-то вверх». Эти гигантские, уходящие вверх потоки 
он называл «лепестками». Плоскости движения галактик, звезд и планет не со-
впадают с направлениями движения энергий этих лепестков, а пересекают их, 
периодически проходя через них. Так и земля вместе с солнцем периодически 
пронизывают один из таких огромных «лепестков». Если знать момент этого 
прохода, то можно было бы перескочить с орбиты земли на этот «лепесток»,  
т. е. войти, включиться в этот могучий поток энергии и умчаться с ним вверх.

Он сказал мне, что он знает, вычислил этот момент. По времени он длится 
совсем недолго, около двенадцати минут. Этот день он держал в тайне.  



- 189 -

 -  КОМНАТА -

Но чтобы войти в «лепесток», нужно было придать своему телу первоначаль-
ное движение, инерцию, чтобы уносящая сила как бы подхватила тебя. В этом 
первоначальном подъеме вверх он рассчитывал на энергетические поля луны 
и двух планет – Сириуса и Плутона, которые в этот начальный момент добавят 
необходимую тягу за счет особых космических конусов.

Для этой пересадки на «лепесток» он и задумал свой ПРОЕКТ. Осуществил 
он его 14 апреля 1982 года в середине ночи.

Чтобы осуществить свой план отлета, он решил построить у себя в ком-
нате катапульту, которая придаст в момент взлета первоначальную скорость и, 
по его расчетам, поднимет его на высоту 40 метров над землей, где он войдет в 
сферу действия энергией «лепестка». 4 растяжки катапульты из толстой резины 
он укрепил по двум углам и по обеим сторонам комнаты и, натянув их, закрепил 
катапульту на крюке, ввинченном в пол комнаты. Замковое устройство на крюке 
должно было внезапно освободить седло катапульты. Но в момент взлета ему 
еще надо было пройти потолок комнаты, чердак и крышу дома. Для этого он по 
всему периметру потолка и крыши заложил пороховые шашки, чтобы в момент 
старта потолок и часть крыши над комнатой были сметены взрывом и выпусти-
ли его в открытое пространство.

Он таил от меня час и число осуществления проекта, и поэтому в момент 
взрыва я не был у него, но мне кажется, что там кто-то должен был бы быть, 
чтобы помочь ему запаять космический мешок и отпустить замок катапульты. 
Этот космический мешок сделан из прозрачной пластмассы и предназначался 
для защиты тела в открытом космосе и путешествия по «лепестку». В мешке 
располагались продовольствие, кислородный прибор, навигационные инстру-
менты и другое оборудование…

РАССКАЗ СТАРЦЕВОЙ
------------------------

Я спала, вдруг что-то страшно разорвалось рядом, как будто дом рухнул. 
Я выскочила в коридор, в чем была, все соседи выбежали, кто в чем. Дым валил 
из его комнаты, какой-то пар и гарь. Его дверь была совсем разбита, висела на 
петлях. Внутри комнаты все было в дыму, свисала на ремнях какая-то машина, 
потолок весь был снесен, видна была дыра, и в крыше тоже была огромная 
дыра. Был ветер, дождь, и все гремело, стало заливать пол через дыру. Никола-
ев полез наверх, все закрывать фанерой хотя бы…



- 190 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

РАССКАЗ ГОЛОСОВА
-----------------------

Сразу приехала машина с нарядом милиции. Стали вокруг по всему квар-
талу искать его, может быть, где-нибудь лежит или упал – но нигде не нашли… 
Может быть, действительно улетел, бывает и такое.

Некоторые бумаги и рисунки взяло следствие с собой, мусор из комнаты 
выбросили, вот он лежит, вот часть фанеры с чердака, где он что-то делал, с 
каким-то чертежом наклеенным…

Слесаря ЖЭК забили дверь досками, чтобы никто не входил туда и ничего 
не трогал, но вот посторонние все время ходят – раздвигают доски и в щель все 
заглядывают… И вот макет на столе сохранился, как был, стоит под лампой, как 
при нем…



















И. БАКШТЕЙН
А. МОНАСТЫРСКИЙ

---------------------------------------
ПРЕДВАРИТЕЛЬНОЕ ОБСУЖДЕНИЕ 

«КОМНАТЫ» И. КАБАКОВА
---------------------------------------

1985





- 201 -

- ПРЕДВАРИТЕЛЬНОЕ ОБСУЖДЕНИЕ  «КОМНАТЫ» И.  КАБАКОВА -

М.: Прежде всего надо поговорить о месте критики в сложившейся ситуации,  
не очень, по-моему приятной и продуктивной, и в качестве кого, каких на-
блюдений, насколько вовлеченных в ситуацию, и откуда на все смотрящих 
мы выступаем?

Б.:  С одной стороны мы обсуждаем проблему позиции, проблему авторства по 
отношению к культуре, к социальным подсистемам, и в то же время получа-
ется так, что существует высокая степень неопределенности этих позиций, 
точек зрения, мест, источников, откуда доносятся наши голоса.

М.:  Да, ведь основная посылка и спасательная для Ильи по отношению к его 
комнате, то, к чему он апеллировал, когда я с ним по этому поводу гово-
рил – об этой комнате, о веревках. Не в очень радостных и перспективных 
интонациях он обратился к тому, что средой демонстрации этой комнаты 
должны быть не мастерская, где он ее показывал, а именно музейный зал. 
Он уже строит свой замысел в зависимости от другой демонстрационной 
среды. Эта новая для нас ситуация, и для него она новая.

Б.:  Она новая потому, что позиции, с которых мы обычно рассматриваем подоб-
ные произведения (в том числе его более ранние работы), и критерии оцен-
ки этих работ были чисто «внутренними». А теперь и позиции, и критерии 
должны быть соотнесены с проблемой границ – и политических,  
и художественных, и метафизических.

М.: Ранние произведения можно было рассматривать и там, и здесь, место де-
монстрирования было совершенно неважно.

Б.:  А теперь возникает новая ситуация, и возможно, сам его прием, сам его ход 
зависит от новой перспективы, от новой географии его работы. Причем, 



- 202 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

раньше эти вопросы были совершенно абстрактными. У художника могут 
быть работы и там, и здесь; работы кочевали по миру; они могли где-то экс-
понироваться, но не было ощутимой связи между местом потенциального 
экспонирования и художественной позицией.

М.: Да. И самое интересное, у работ не было экзотики; когда они экспониро-
вались «там», то сам автор не рефлектировал этот экзотический привкус, 
а теперь Кабаков говорит об одной из своих работ: «Ну, это как бы юрта, 
выставленная в этнографическом музее». То есть, экзотический привкус как 
эстетическое качество явно присутствует в замысле.

Б.: То есть, ты хочешь сказать, если я правильно тебя понимаю, что в работе, 
благодаря заведомо известным условиям экспонирования – в какой-
то музейной ситуации, в какой-то западной стране с соответствующей 
публикой и соответствующими ассоциациями, отношением к России  
и к русскому искусству – должен сработать некоторый «региональный 
эффект», проистекающий из свойств самой вещи. И тем самым, сами  
эти свойства и выбираются из такого ряда, чтобы они сработали наибо-
лее эффективным образом. И первое, что приходит в голову, это то, что 
данный эффект проистекает из этнографического компонента работы. 
В то же время он сам, этот эффект, использует не прямо: как у всякого 
рефлектирующего художника у него есть стремление сохранить свою 
позицию безотносительно этнографии, культуры или истории. Для таких 
людей существенно приращение содержания в работах, какого-то  
социального содержания.

М.: Но в данном случае речь идет именно о социальном содержании.
Б.: Причем, для России это вообще большая проблема – содержание: религиоз-

ное, идеологическое, гражданская лирика…
М.: В «Комнате» – по преимуществу гражданско-идеологическая тематика.
Б.: Но опыт анализа удач и неудач говорит о том, что только тогда сохранялась 

художественная ценность вещи, когда и наряду, и помимо, и параллельно с 
тем, что привлекается сильнодействующая социальная проблематика, ей в 
качестве противовеса находилась специфическая образная система.

М.: Чтобы она была эстетически автономна.
Б.: И чем более экстравагантное, в том числе этнографически экстравагантное 

содержание пытается эксплуатировать художник, тем большие обязатель-
ства по артикуляции образной системы он на себя берет.

М.: Но на мой взгляд, в Комнате возобладало содержание, т. к. эстетической 
стройности метафорических рядов в комнате не видно, там возник своего 



- 203 -

- ПРЕДВАРИТЕЛЬНОЕ ОБСУЖДЕНИЕ  «КОМНАТЫ» И.  КАБАКОВА -

рода хаос, и недаром Илья крутился с кучей мусора как привеска к комнате; 
потом он отказался от этого мусора, но метафора этого мусора возникла 
потому, что в самой комнате тоже много этого мусора, метафорического 
мусора. Мне кажется, что происхождение этого мусорного хвоста очень 
непростое, оно вытекает из самой комнаты. Во-первых, для прояснения 
этого тезиса следует перечислить все элементы этой комнаты: ряд плакатов, 
который сам по себе очень хорошо сделан, если его рассматривать отдель-
но; у него есть своя иерархия, три слоя…

Б.: Три ипостаси.
М.: Триипостасность там очень хорошо прочитывается; потом – творчество са-

мого персонажа, картина, которая сама по себе великолепна. Потом – макет 
на столе. Что такое этот макет? Если картина – это творчество персонажа  
(самодеятельный художник нарисовал такую вот картину), то макет – это 
уже, видимо, нехудожественное произведение? 

Б.: Это модель. Макет – плод технического гения персонажа.
М.: Этот макет не производит художественного впечатления потому, как он вы-

полнен.
Б.: Да, не производит. Но в эстетике Кабакова он, этот макет, даже будучи 

вынутым из контекста комнаты, может сработать как эстетический предмет 
– что подтвердилось его публикацией в «Знание – сила» в № 7 за 1986 г. 
Там, если ты помнишь (а ты не можешь этого помнить, т. к. журнал вышел  
в июле 86 г., а мы говорим с тобой в январе 86 г.) – крупным планом,  
на цветном фото изображен фрагмент комнаты с этим макетом, и макет 
производит впечатление картины в квазисценическом пространстве, 
именно картины, и она, эта картина представляется вполне удачной – сама 
по себе, безотносительно специфической эстетики ее автора. К тому же в 
связи с этим макетом возникают ассоциации с персонажами из его альбо-
мов, с их псевдокартами.

М.: Но дело в том, что в альбомах это дано процессуально, а здесь – как на 
ВДНХ или в диораме.

Б.: И сам этот макет по отношению ко всей комнате выполняет ту же функцию, 
что и псевдокарты по отношению к альбомам. Объем макета – объем комна-
ты, рисунок карты – альбом.

М.: Может быть, но поскольку здесь другой взгляд – статуарный, нет перели-
стывания и протекания времени, которое для Кабакова всегда было самым 
важным экзистенциальным моментом (у него даже есть такая маленькая 
работа, которая называется «Вся суть в перелистывании»)…



- 204 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

Б.: Мне кажется, что основной нитью, за которую можно вытащить все смысло-
вые слои «Комнаты» и нашу герменевтическую работу тем самым довести 
до конца, является то обстоятельство, что наряду с «Веревками» – «Комна-
та» – первая в его творчестве, хотя и странная, но инсталляция (не подо-
брать сейчас более подходящего термина). Раньше он создавал картины, 
картинки, альбомы и т. п. изобразительную продукцию, плоскостные изо-
бражения; и ему свойственен был своего рода минимализм, четкий и одно-
значный выбор того ассоциативного ряда, который устанавливал связь его 
работ с их жизненным контекстом – это объяснения, щиты, надписи и т. п.

М.: Ты забыл еще одну очень важную вещь, из которой выросли эти комнаты: 
щиты, коммунальный ready made, кухонная серия, и другие более ранние 
вещи – с паровозиком, например, и т. д. Они использовались как атрибуты 
пьесы, но без конкретного сюжета, там было много голосов, и они были на-
столько абстрактны в драматургии и конкретны в пластике, что не возника-
ло ощущения литературы и театральности.

Б.: Но там фигура трансцендирования. Выход в метафизику осуществлялся за 
счет образования смыслового пространства, но какого? Пространства инду-
цированного некоей мысленной ситуацией! – Была как бы сцена, гермети-
зированная ситуация, и некий частный предметный след этой сцены. Нам 
предъявлялся случай, и мы должны были (и в этом состояла эстетическая 
суть работы) угадать или воспроизвести по этому предметному остатку мыс-
лимое целое драматургического замысла. И свобода достраивания этого 
целого была целью.

М.: Да, но чем объединялась литературная часть и предметная часть работы? – 
Они объединялись картиной, т. е. пространством знака. Значит, была силь-
ная дистанцированость между зрителем и автором, который представлялся 
нам через картину. А комната – это не знаковое образование.

Б.: Фокус состоял в том (я сейчас отвлекаюсь от текстовой части), что была 
мыслимая сцена и предметные следы. И был найден минимум признаков 
– вещественных и текстовых, по которым – и в этом была новизна и сила 
работы – мы, включенные в ее бытовой и жизненный контекст, восстанав-
ливали целое – большое и объемное, настолько насыщенное метафориче-
скими разрядами, что все срабатывало.

М.: Прежде всего, здесь был эстетический сюжет знака, но не литературный 
сюжет, который мы видим в этой комнате.

Б.: До литературной стороны дела надо будет еще дойти (смех). Заведомое 
различие работ, о которых мы говорим, и комнаты состоит в том, что в 



- 205 -

- ПРЕДВАРИТЕЛЬНОЕ ОБСУЖДЕНИЕ  «КОМНАТЫ» И.  КАБАКОВА -

комнате, как нам сейчас представляется, есть избыточность вещественных 
ее элементов.

М.: М. б. не избыточность, а то, что они, накладываясь друг на друга, шумят.  
А каждая вещь порознь очень интересна.

Б.:  Но здесь, в комнате все работает на драматургию ситуации. В чисто изо-
бразительных вещах Ильи производилось – в соответствии с общими 
законами его эстетики – вычищение изобразительной плоскости с целью 
достичь прозрачности структуры изобразительного знака. В этом смысле 
вся система ценностей, на которой держится комната, вообще иная. И если 
мы будем комнату напрямую сравнивать с традиционными иконическими 
произведениями, сохраняя их эстетику в качестве основы рассуждения, то 
комната будет проигрывать. Но мы можем попробовать сам замысел про-
читать в какой-то другой традиции и найти какие-то зазоры, через которые 
смысл все же возникает.

М.: Дело в том, что у Ильи все же видно намерение посмотреть на это как на 
знак.

Б.: Знак чего?
М.: Тоже как на иконический знак. То, что он закрыл дверь в комнату и в нее 

можно только заглянуть, говорит о его желании сделать из комнаты цен-
ностный знак.

Б.: За счет фиксации позиции смотрящего?
М.: Да. Если бы в комнату можно было входить, это был бы просто этнографи-

ческий музей.
Б.: Мумификация быта.
М.: Но он нашел правильную точку смотрения сквозь щель.
Б.:  Но все-таки достаточна ли эта щель, чтобы мы могли рассматривать комнату 

как картину?
М.: Нет, конечно.
Б.: Если ты помнишь, когда мы обсуждали Ирину комнату, она тоже, и довольно 

неожиданно для меня, настаивала на том, что ее работа – это картина, раз-
вертка картины.

М.: Да, но картиной там (для меня) была только передняя сторона, а остальные 
стены – эстетические смотровые площадки для того, чтобы возникла 
энергия взгляда. И это была картина, но с одной плоскостью, другие 
плоскости не были самодостаточны. Также и у Дюшана в картине «Дано» – 
тоже возникает эффект достаточности, возможно, за счет того, что там  
нет хаотического плеоназма, который есть в комнате Ильи: передержки 



- 206 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

литературы, театральные, личные моменты. Нет здесь и жесткой стратигра-
фии эстетической метафизации. Сильного впечатления нового эстетическо-
го знака здесь нет. Все, что делает художник, – это новое эстетическое 
пространство; эстетическое пространство комнаты Ильи мне представляет-
ся хаотическим.

Б.: В нем трудно сориентироваться. Тут можно вспомнить аспект этнографиче-
ский – вся работа в целом объединяется только в этом аспекте. Вся работа 
как знак существует для иного наблюдателя – для западного наблюдателя, 
скажем, который смотрит на это как на чум, юрту.

М.: Но почему эта юрта должна экспонироваться не в этнографическом музее,  
а в кунст-халле?

Б.: Но в то же время Илья сам не мог исходить только из задачи имитации 
внешней, западной позиции. Есть энергия замысла, и в выборе структуры 
образа это видно. Есть такой план, такой уровень эстетической интриги, 
драматизации, который существует в относительной независимости от этно-
графизма. Хотя этот герой, этот русский гений тоже вписывается в этногра-
фический горизонт.

М.: Абсолютно вписывается. Это Циолковский. Илья и не скрывает этого. Нам 
всем это все понятно, глубоко противно и знакомо, и неинтересно. А запад-
ному человеку, думает Илья, это интересно. При этом не этнографическое 
пространство создавалось, а эстетическое, не проблема картины стояла  
и рефлектировалась, а природа знака.

Б.: Это была внутренняя смысловая ситуация, и она именно изнутри культурно-
го взгляда и раскручивалась. И он считал себя конгениальным, родствен-
ным этой воображаемой аудитории. И эстетика была внутренней, хотя и 
могла быть истолкована внешнему наблюдателю (последнее важно).

М.: А в комнате инсталляция как жанр не отрефлектирована. В ней преобладает 
персонажность, этнографичность, вообще план содержания.

Б.: К чему же сводится этнографизм, в чем его отличие от минимализма знака 
(географического)? Только в том, что он предполагает внешнюю позицию. 
Мы – внутренняя аудитория и не можем отнестись к себе как к этнографи-
ческому феномену.

М.: Конечно.
Б.: Мы – это мы, у нас своя система идентификации, и сколько бы мы относи-

тельно этой системы не рефлектировали, мы в ней остаемся.
М.: Но эстетика – это особый мир. И когда Илья делал свои замечательные 

альбомы и рисунки «по краям», интересно посмотреть, как он там решил 



- 207 -

- ПРЕДВАРИТЕЛЬНОЕ ОБСУЖДЕНИЕ  «КОМНАТЫ» И.  КАБАКОВА -

проблему знака. Ведь «Черный квадрат» Малевича – вещь очень широкого 
горизонта, а не местного. На этом квадрате есть еще белые поля. И то, что 
делал Илья в аспекте возможной реакции на «Черный квадрат», это – центр 
закрыт, рисовать можно только по краям. Это мотивация знаковая. Затем 
мотивация национальная и экзистенциальная – страх, что в этой стране 
жить достаточно страшно и опасно, и надо жить по краям. Он очень хорошо 
чувствует маргинальность своих духовных проявлений: что нельзя вылезать 
в центр. Потом, позиция пустого центра – это вообще высшая позиция – 
неизреченного Бога. Содержание центра – быстро идолизируется. В этих 
работах три уровня – духовный, экзистенционно-социальный и эстетиче-
ский – хорошо просчитаны. А в комнате другое. Здесь произошел как бы 
взрыв, и центр оказался завален мусором личной истории.

	 Малевич закрыл план изображения: как бы все уже нарисовано. Я ставлю 
точку. Но, оказывается, есть сама рама, и на ней вполне можно рисовать.

Б.:  Надо решить, по какой оси у Ильи производится редукция смысла. Где 
находится воображаемое пространство свободного самоопределения,  
то царство целей, куда он нас адресует? У него ведь сама фигура трансцен-
дирования тоже обыграна в комнате – вылет.

М.: Не вылет, а отсутствие персонажа.
Б.:  То, что делает персонаж,– жест метафизический.
М.:  Да, но отсутствие персонажа – сильный ход. Во всех его альбомах отсутствует 

персонаж,– но в них это отсутствие представлено очень мощно и убедитель-
но из-за присутствия маргинальных событий – по краям. И вообще бессмыс-
ленность этой деятельности – высшая метафизическая бессмысленность.  
А отсутствие центра, зерна всего дела в альбомах хорошо эстетически про-
чувствовано, и от этого у нас возникает свобода интерпретации. А в комнате 
эта свобода не возникает потому, что она однонаправлена.

Б.:  «Одно» – это как?
М.:  То есть, автор нас очень конкретно ведет именно так, а не иначе. Нет не-

скольких значений, нет полисемантичности.
Б.:  Т. е. однозначно задается отношение интерпретации?
М.:  Да, это манифест такой все-таки. Действительно, возникает образ Циолков-

ского, Федорова или какого-то такого человека, и его безумие поставлено 
под сомнение. Если безумие персонажей альбомов – это экзистенциальное 
безумие, точное безумие, это не мир Das Man, то здесь это сомнительно. 
Черт его знает, может, он вылетел, может, пропал. И все это в реальном 
антураже, в реальной квартире. Правда это, что ли?



- 208 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

Б.:  Как бы да. Это как бы театр.
М.: Как бы театр. Да. Это именно что театр. Здесь есть тотальность предложения 

автора. Для зрителя свободы мало остается.
Б.:  У меня есть одна гипотеза, поскольку нам приходится просто гадать, мы на-

ходимся в гадательном отношении к работе. На Илью в свое время произвела 
большое впечатление книга Н. Ф. Федорова, вышедшая относительно недав-
но. И если суммировать впечатления, которые вызвала эта книга – в плане 
понимания русской метафизики, – они сводились к поискам источника того 
ужаса, который Федоров внушил этой книгой, и того, почему он не мог рас-
сматриваться как чисто религиозный мыслитель, а скорее был вариантом но-
сителя русской идеи в ее, страшно сказать, материалистическом варианте… 
Короче, у Федорова получилось, что вся картина мира, вся космология – не 
имеет инобытия (в разных его вариантах – нет загробной жизни и т. п.). Это 
модель тоталитарного мира, тоталитарного космоса, если не сказать обще-
ства. И каждый раз, при всякой попытке трансцендирования, попытки выхода 
за пределы данностей этого космоса нас насильно возвращают обратно. И 
шлепают мордой в то самое, в чем мы здесь и так по уши сидим. Если Илья 
имеет ввиду эту картину мира, а это почти наверняка так оно и есть…

М.: Конечно…
Б.: …То Тогда безвыходность сцены понятна. Он нам ее представляет как кос-

мическую, а не духовную тотальность. Не как инобытие. Та однозначность 
работы, о которой ты говорил, это – обреченность выхода в этот трехмер-
ный, физический мир.

М.: Но получается так, что Кабаков в Комнате перестает быть философом, а 
становится иллюстратором некой тотальной концепции, похожей на Федо-
ровскую.

Б.: Нет, ведь всю его ЖЭКовскую линию, включая «Ольгу Георгиевну»… там 
тоже была представлена тотальность бытового существования, всем нам 
знакомая до боли и ужаса.

М.: Но дистанцированно?
Б.: 	Дистанцированно, но через что?
М.: Через рефлексию над знаком, над материалом. Его слушался материал. А 

здесь… дыры. Нет потолка…
Б.: И время смотрения комнаты не соотнесено со временем звучания фоно-

граммы.
М.: 	Я не понимаю этой вещи, пока не вижу четкой эстетической стратиграфии, 

которая должна быть прежде всего.



- 209 -

- ПРЕДВАРИТЕЛЬНОЕ ОБСУЖДЕНИЕ  «КОМНАТЫ» И.  КАБАКОВА -

Б.: Жеста трансцендирования не просматривается.
М.: Не просматривается. Подозревается этот жест, но не просматривается, и 

подозревается, по-видимому, в картине-схеме, которая висит вне комнаты 
и сама по себе, опять-таки, картинка великолепная. А комната кажется во-
обще излишней. Фонограмму интересно слушать. Все по отдельности. А сам 
жанр не отрефлексирован. В нем нет момента становления. Просто взят 
напрокат жанр инсталляции, и в нем напиханы уже его элементы.

Б.: 	Здесь еще, помимо эстетики русского мифа, который был предъявлен, долж-
на была работать эстетика мусора.

	 Но если говорить про эстетику мусора, то комнату надо сравнить с «Верев-
ками» и «Ящиком».

М.:	 Вот «Ящик» – это идеально найденная форма.
Б.: 	И самое интересное, что сама идея «замусоривания» пространства была 

воплощена в «Ящике» очень точно. Но преемственность «Комнаты» и 
«Ящика», по-моему, в том, что Илья в комнате делает попытку дальше про-
двинуться по пути замусоривания эстетического пространства – через хаос, 
буквальную набросанность.

М.: Опять возникла тотальная идея. Он как философ застрял здесь на одном 
взгляде, что «все есть мусор».

Б.: Не понятно также, что приходит с комнатой в качестве драматизированного 
объема. В качестве картинки из альбома «комната» проходила.

М.: Здесь ослабленность рефлексии прежде всего видна. Сейчас такие усло-
вия, 80-е годы, середина 80-х, когда становится трудно думать. Суперэго 
сместилось в эмоциональную сферу из-за трансавангарда, из-за полити-
ческих неполадок, серьезных структур смещений, расслабленности и т. п. 
Т. е. художнику стало трудно думать по объективным причинам. И поэтому 
художнику трудно работать с крупными смысловыми блоками.

Б.: 	В комнате сошлись, синтезировались два ряда: ряд русского мира и ряд 
коммуналки (причем, что интересно, Илья раньше прямо к русскому мифу 
не обращался). Похожий ход предприняли Комар и Меламид в работе, 
репродуцированной в Art Forum, где изображена комната в коммуналке,  
стол с чайником, ребенок с его родителями в позе мухинских «рабочего  
и колхозницы». Ирония всю эту сюжетику гомогенизировала. В работе 
была и эстетическая дистанция, и бытовая.

	 Да, и еще – сигналы, которые должны источать каждая отдельная вещь в 
комнате. Эти сигналы при взаимном наложении, не будучи синхронизиро-
ваны, превращаются в шум.



- 210 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

М.: 	Да, да. И это именно то, что Илья инкриминировал нашей акции «Бочка».
Б.: 	Но когда Илья говорил про «Бочку», он имел в виду, что в ней усматрива-

лись разнородные источники информации: слайдовый ряд, звуковой, мо-
талка, высокий уровень громкости, мигалка, и была их нарочитая рассогла-
сованность. В комнате, казалось бы, все подобные источники изначально 
сведены воедино.

М.: 	Единым мифом.
Б.: 	Единым мифом и единой драматургией.
М.: 	Да.
Б.: 	Мы недовольны излишней поэлементной согласованностью, с одной 

стороны, и напротив, эстетической рассогласованностью. Каждая вещь из 
комнаты включена в разные эстетические ряды. Их эстетическое абстра-
гирование и воссоздание соответствующих цельностей производится по 
разным законам. Но мы хотим синтеза…

М.: 	И он хочет синтеза.
Б.: 	Но есть только общий объем. А знака что-то нет. Но где, в каком направле-

нии он искал этот знак?
М.: 	Мне кажется, что в основе всего этого дела лежит какая-то иллюзия (вместо 

эстетического анализа).
Б.: 	Если брать жизненно-биографический путь Ильи, то мне кажется, что после 

«Веревок» он искал новые средства выражения. И эти поиски были видны 
в том, как он пытался нащупать верный ход в слайдовом ряде «Веревок»  
с музыкой, Моцартом…

М.: 	Это были несовместимые вещи. Да, это момент поиска. Это можно сравнить 
с тем, как он делал рисунки перед первыми десятью альбомами. Он лет 
десять делал отдельные рисунки, из которых потом выкристаллизовывалась 
альбомная форма.

Б.: 	Мне кажется, что данная ситуация более серьезная, поскольку в поле дея-
тельности вовлекаются средства, которыми он раньше вообще не пользо-
вался: слайды, звук и т. п. И здесь таится много опасностей.

М.: Передержек. Оставив основу картины, он попал в незнакомый технический 
мир.

Б.: 	В свое время он высказывал сомнения относительно эстетики Инфанто: где 
эстетический предмет у него – на слайде или в природе? Красиво или не-
красиво должно быть? Но Инфанте – человек опытный, и у него технически 
все сделано безупречно. А у Ильи все неясно.

М.: Т. е. это пробы.



- 211 -

- ПРЕДВАРИТЕЛЬНОЕ ОБСУЖДЕНИЕ  «КОМНАТЫ» И.  КАБАКОВА -

Б.: 	Да, но я должен заметить, что при этом все элементы, с которыми он раньше 
работал, здесь собраны.

М.: 	Он не начал пробовать на пустом месте.
Б.: 	Единственная возможность и оправдание для него состоит в том, что здесь, 

на засранном полу, в мастерской работы не смотрятся, а там – на блестящих 
лакированных поверхностях все будет о'кей.

М.: 	Работа есть сама по себе.
Б.: 	Но ведь и здесь мы, хотя и дикие люди, но не в такой же степени, чтобы 

ничего не понимать и не ценить.
М.: 	Нет, ну почему? И одно дело когда ты эксплуатируешь этнографический 	

момент, пользуясь роскошной западной аппаратурой (я имею в виду эстети-
ческие средства), либо ты пользуешься шваброй.

Б.: 	Все-таки самый удачный опыт эксплуатации русского мифа – Комар и 
Меламид. Они еще не порвали со своим прошлым, и эта их «цветастость», 
как ты когда-то выразился, она сказывалась. Но они выбрали очень сба-
лансированную по оси «политика – эстетика» грань, магический кристалл 
якобы ностальгии и романтизма. И сталинская тема – она так ими подается, 
что становится понятной и американцам. Сталин – известная фигура. Даже 
американцы его помнят. Он символ. И Рейган-кентавр прочитывается в 
этом ряду. Их этнографическая линия…

М.: …Отрефлектирована и дистанцирована. Очень глубокий психоаналитиче-
ский план в «Комнате» в том состоит, что Илья отождествился с планом 
содержания этой работы, с самим персонажем. Экзистенциальный импульс 
работы порождается тем, что Илья как автор отождествляется с персона-
жем. Он тоже очень хочет «вылететь», и это биографически. Здесь нет игры. 
Казалось бы, проблема «автор – персонаж» игровая, а психоаналитически 
она не игровая, человек показывает свои кишки, нутро, подсознательное. 
Он искренне хочет из этой ситуации убраться, вылететь.

Б.: 	По известной сентенции: в каждой шутке есть доля шутки. Но твои послед-
ние аргументы не совсем законны, мы должны придерживаться эстетиче-
ской плоскости.

М.: 	Эстетические плоскости мы разобрали, и пока здесь ничего не видно. 
Мерцания нового эстетического пространства мы пока не видим: и на За-
паде живут в коммуналках, впрочем, и некоторые даже предпочитают жить, 
скажем, из страха перед одиночеством.

Б.: 	Способы морфологизации идеального типа (героя) д. б. специфичны.  
В комнате сталкиваются два способа морфологизации. Есть «морфология 



- 212 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

коммуналки» и «морфология русского мифа», и они несовместимы. Сюжет-
ного растягивания ни в плоскости русского мифа, ни в плоскости коммунал-
ки не происходит. Есть только факт «вылета из коммуналки» – как точка. 
Сам антураж работы оказался равнодушен к двум основным смысловым 
плоскостям. Макет в комнате – это попытка тематизировать космическую 
линию русского мифа, раскладушка – тематизация коммуналки. Единствен-
ное, что их объединяет, это плакаты.

М.: 	Да, но обойность в плакатах не очень прочитывается. Одно дело – пустой 
центр, а другое дело, когда нет центра, как в комнате. Когда мы смотрим на 
Дюшановскую дверь, сквозь щель – мы видим пизду. Там центр – это пизда. 
Все остальное как бы рама. В случае с «Комнатой» мы смотрим сначала на 
картину, потом наш взгляд начинает блуждать по плакатам, макет, седло,  
и т. п. И это сканирование хаотично. Там нет центра восприятия.

Б.: 	А седло чем не центр?
М.: 	Оно не читается как центр. Может, именно в этом седле загадка. Это седло 

слишком много на себя берет и не становится при этом эстетическим цен-
тром. А картина разве не центр, если ты начинаешь смотреть на картину?

Б.: 	Конечно, живопись очень концентрированная штука.
М.: В том-то все и дело, что в этой работе множество центров, и они не объеди-

няются в один эстетический центр. В работе ослаблена энергетика оттого, 
что слишком много мощностей одновременно включено!

Б.: 	Нарушен баланс. К тому же пустой центр в картине притягивает к себе 
взгляд в силу особенностей геометрии картины, геометрии ее магического 
прямоугольника и фиксированности позиции смотрения в направлении 
этого прямоугольника. Объем имеет другую метрику и другие требования 
предъявляет к организации своего геометрического центра. К соотношению 
смыслового и геометрического центров. К тому же седло, в качестве сред-
ства вылета в иные измерения, больше похоже на рогатку, но именно это и 
достоинство седла. Все спасает ирония взгляда.

М.: Но нет и эффекта комизма.
Б.: 	Общая эстетика пространства не комическая, комично только седло. У К/М 

в картине с мальчиком и рабочим-колхозником ситуация комическая.
М.: 	Потом эти предметы вне комнаты – шапки, что это? Это от коммунальности? 

Это вообще мизансцена. Это мастерская внутри мастерской. Эта комнат-
ка – та его реальность, которую он ненавидит… Его расщепленность. Сам 
здесь, работы там. Скажем, медведь залегает в спячку. Одно дело, если он 
себе хорошо сделает нору, ветки, тепло, а другое дело, когда он ложится в 



- 213 -

- ПРЕДВАРИТЕЛЬНОЕ ОБСУЖДЕНИЕ  «КОМНАТЫ» И.  КАБАКОВА -

бетонный бункер. И Кабаков в «Комнате» похож на медведя в таком бунке-
ре. А этот бункер – музей в Швейцарии. Это ненормальная ситуация. Здесь 
житейские обстоятельства повлияли, к сожалению, на эстетику. Это его и 
внутренний протест: меня там нет, в этом музее, я здесь, в этом говне, но бо-
лее того, мой внутренний мир и не даст мне существовать среди этих белых 
стен. Эта комната – моя внутренняя мастерская, и что мне с ней делать?

Б.: 	Но если ты прав, то это психологическая мотивация, но не эстетическая 
мотивация.

М.: 	Но мы четко находим отрицательные эстетические моменты. Может быть, 
мы не улавливаем метазамысел? Деятельность эстетической критики (наша 
деятельность) тоже сейчас ослаблена, как и деятельность художника.

Б.: 	Мы не можем выскочить за круг привычных концептуальных ассоциаций.
М.: 	Да, да, м. б., это совсем новое слово и мы его не понимаем? Дыр, быр, дыр? 

Но возможна ли такая ассоциация?
Б.: 	Маловероятно, впрочем, чтобы на фоне всеобщей расслабленности произо-

шел мощный прорыв смысла. И не то, чтобы он не имел права на такую 
энергичную новацию. Но его статус, его место предполагает завершение, 
уточнение той модели мира, которую он уже заявил. Хотя Пикассо до по-
следнего дня был готов к самым разным и неожиданным ходам. И Пикассо, 
и Кабаков – это особый, редкий тип художника, диапазон творческих воз-
можностей которого не просто велик – его трудно предвосхитить.

М.: 	Да, мы видим эстетическую нестыковку, но не понимаем какую-то высшую 
стыковку, которая когда-то будет понята. В этом мог быть очень дальний 
ход.

Б.: 	Но сейчас мы не можем отойти от работы, мы ее не видим. Каждая худо-
жественная работа как бы привязывает резиновыми бинтами (наподобие 
бинтов из акции «Ботинки») зрителя к себе, и чем мощней работа, тем бин-
ты более тугие (или наоборот). И наши усилия, направленные на то, чтобы 
«отойти» от работы – это именно усилия. Здесь же возможно, как в работе, 
про футбольный матч, мы видим только один мячик, не видя всего остально-
го – метафорические бинты слишком тугие!

М.: 	М. б., это все попытка создания новых законов стыковки, которые еще не 
приняты? В трансавангарде много сейчас работ, которые производят хаоти-
ческое впечатление.

Б.: 	И часто бывает так, что работы, которые для внешнего наблюдателя, для 
зрителя являются проходными, для самого художника остаются очень важ-
ными, важными для его творческой лаборатории.



- 214 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

М.: 	Конечно. И здесь из хаоса возникает космос. И невнятность, которую мы 
видим, это его личная невнятность. Высшая метафизическая невнятность 
присутствовала во многих его замечательных сильных работах, многознач-
ность, невысказанность окончательная, в которой есть метафизический 
верх, который открывает нам нашу экзистенцию. Наш разговор о его клас-
сических работах носит положительный характер познания. В то время как 
«Комната»… Мы ведем о ней разговор совершенно в другой интонации. У 
нас познания нет, а скорее какой-то дедуктивный метод. Материал не дает 
нам оснований, чтобы провести индукцию.

Б.: Но если вычленить его собственную логику создания новых средств: когда 
все приемы, которыми обычно оперируют, отработаны – возникает опасный 
автоматизм их применения, и хочется от этих приемов отойти, и хочется 
сделать вещь, тебе ранее не свойственную, нарушающую все, что ты раньше 
делал и понимал.

М.: Для него, конечно, субъективно, это очень важная вещь – для него опять-
таки, а не для критики, и здесь он становится в позицию чистого художника.

Б.: Но заметь, что так понять и так проинтерпретировать его работы можем только 
мы, я и ты, его внутренняя аудитория. Внешний зритель увидеть принципиаль-
ное отличие этой вещи вряд ли может… Я, правда, говорю это и вдруг потерял 
уверенность в правоте этого суждения… И все-таки я хотел бы сказать, что 
уровень авангардности работ Ильи таков и что их общее отличие от советского 
искусства таково, что его работы именно все вместе, общим качеством воспри-
нимаются и оцениваются обычным зрителем. И мы сейчас отслеживаем как бы 
пятые производные его творчества, хотя возможно, суть его работ кроется  
в особенностях изменения шестой производной. Или шестнадцатой.

М.: Мне же кажется, что для внешней аудитории «Комната» будет очень по-
нятная вещь, потому, что это театральная мизансцена, это история жильца 
коммуналки – отлично, великолепно, пойдет, берем.

Б.: Ты хочешь сказать, что для очередной комиссии из экспортного салона здесь 
все понятно. Но они ведь видят и понимают не то! Для них уже «терка» из 
кухонной серии непонятна.

М.: Непонятна, потому что «терка» создает такой космос, который выходит за 
пределы местного сознания.

Б.: На это можно возразить вот что: когда мы с Ильей обсуждали источники 
популярности Пригова в отличие от более элитарного Рубинштейна, было 
сказано, что космос Пригова богат ассоциациями настолько, что все и каж-
дый видят в нем свое, как в Пушкине и в Бродском.



- 215 -

- ПРЕДВАРИТЕЛЬНОЕ ОБСУЖДЕНИЕ  «КОМНАТЫ» И.  КАБАКОВА -

	 Но если мы работу понять не можем, а мосховская комиссия понять может, 
то что это? – неоклассицизм или провал?

М.: Провал, но во что-то новое, т. к. в неоклассицизме удерживаются общие 
мировые культурные ценности. Здесь полный хаос, свойственный нашей 
действительности. Это мимезис советской жизни. Это может быть воспри-
нято как «Клоп» Маяковского. Сатира.

Б.: И здесь есть культуроборческая установка. Другое дело – какое она нашла 
воплощение.

М.: Это его личный момент культуроборческий, а не эстетический. У Дюшана куль-
туроборческий момент общекультурный, у Ильи это носит частный характер.

Б.: Если, конечно, комиссия МОСХА – полные кретины, то они комнату примут 
как эскиз для театральной постановки, но не увидеть там неестественного 
для советской работы смыслового освещения…

М.: Если бы комиссия бы интеллигентной, то она бы поняла почти все, по Спас-
ской башне и т. п. Для интеллигентной дазмановской советской комиссии 
это бы прошло замечательно, как «Клоп». Но для нашей идеологической 
неинтеллигентной комиссии это не пройдет из-за реалий. Для академиче-
ского истэблишмента это хорошая работа, понятная вещь.

А Дюшан для них – негениально. Они его не понимают.
М.: Только через культуртрегерское отношение к известному имени.
М.: Они говорят «гениально» не от восхищения, а потому, что это их работа,  

это их профессиональный, а не эстетический взгляд. Им наплевать. Мо-
мента глубинных становлений академическая публика не видит. Вспомни 
Якоби в 19 веке. Эта публика в оценках страшно консервативна.

Б.: У нее всегда ретро взгляд, через призму истории.
М.: Она не признает становления, не чувствует… и правильно: это их профес-

сиональное.
Б.: И у тех литературоведов, которые принципиально, профессионально не по-

нимают современной им литературы.
М.: Это – служебность академического круга.
Б.: Мы еще говорим о том, что такая нелицеприятная критика должна быть ему 

близка, ведь он всегда рассчитывает на наше понимание. Но это крити-
ка именно внутренняя, рассчитанная на внутреннее употребление. И мы, 
конечно, должны, обязаны обсуждать работы друг друга, и их оценивать, 
но это рабочие обсуждения – и рабочие оценки, рабочие, а не финальные, 
оценки как моменты нашего общего самосознания, самодвижения той суб-
станции, к которой мы все причастны.



 -  КОМНАТЫ. 1987 -

М.: 	Отношение Ильи к комнате как к этапной работе, по-моему, еще раз это 
отмечу, совершенно неверно. Неверно привязывать свою художественную 
экзистенцию к какой-то одной работе. Это опасно. Это может повлечь за 
собой совершенно искусственное развитие событий.

Б.: 	Нецелесообразно себя отождествлять с какой-то работой. Есть целое худо-
жественного мира. Хотя, вот отношение Гете к его работе о цвете, которую 
он ставил выше, чем Фауста.

М.: 	Но культура поставила все по-другому, и Мольер считал себя трагедийным 
драматургом.

Б.: 	Есть ведь разные поприща, на которых он выступает. Мы же не говорим, 
что на самом деле самое интересное у него – это его детские книжки. А это 
все фуфло. И наши ламентации были продиктованы именно пониманием 
значения его работ.

	 Тем самым, весь наш разговор – не критический, а скорее герменевтиче-
ский.  А герменевтика – это не оценочная процедура, а истолковательная.

	 И категории успеха или неуспеха могут быть и на нас, на нашу эту дея-
тельность спроецированы. Мы попытались применить все известные нам 
приемы комментирования, у нас могло что-то не получиться, но на этом все 
не кончается.



B. БАКШТЕЙН
И. КАБАКОВ

А. МОНАСТЫРСКИЙ

--------------------------
ТРИАЛОГ О КОМНАТАХ

--------------------------

2 августа 1986





- 219 -

- ТРИАЛОГ О КОМНАТАХ -

И. БАКШТЕЙН (БК)
И. КАБАКОВ (КБ)

А. МОНАСТЫРСКИЙ (МН)

МН: Если мы имеем в виду поместить наш разговор в выпуск о комнатах, то это 
одно дело, а если у нас какой-то другой предмет интереса, то это другое 
дело… О чем мы будем говорить? О комнатах?

КБ: Да, о комнатах.
МН: Тогда в каком-то смысле – как продолжение нашего обсуждения с Иосифом?
КБ: Да, но включая проблемы, которые могут возникнуть и при обсуждении 

комнат Иры. То есть, будем говорить об инвайроменте как о комнате.
МН: Прежде всего следовало бы выяснить жанровую проблематику и степень 

новизны этого жанра. Вы сделали свою комнату в 85 году?
КБ: Да, в 85.
МН: А Ира?
БК: Ира в течение двух-трех последних лет.
МН: Можно сказать, что этот жанр – довольно новый для московского концеп-

туализма.
КБ: А нельзя ли вспомнить, может быть, комната как вещь уже возникала  

в каких-то выставочных попытках, нет?
БК: Была традиция использования комнат как места экспонирования работ.
КБ: Но это не относится к нашей теме.
БК: Хотя какие-то ассоциации тут есть, и для нашего обсуждения они, может 

быть, и не случайны. Использование жилого помещения как в принципе 
не приспособленного для выставки работ – это, мне кажется, не случайное 
обстоятельство.

КБ: И имеет отношение к этим двум предметам разговора – и Ириным комнатам, 
и моей?



- 220 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

БК: Да, ведь у Иры отчасти это была вынужденная ситуация. Она говорила, что 
в идеале это нужно делать не в жилом помещении, а в выставочном про-
странстве в качестве выгородки.

МН: Да и у Ильи было такое же желание.
КБ: Да. Выгородка здесь важна, потому что она фиксирует ивайромент как 

чистый вид жанра. Человеку нужно знать, находится ли он по одну сторону 
границы художественного произведения или по другую. Дело в том, что 
это вообще касается самого функционирования сознания. Зритель должен 
быть уверенным, что все то, что ему показывается, является частным слу-
чаем его общих представлений и общего знания, по отношению к чему он 
будет потом сравнивать то, что ему будут показывать. Например, «Послед-
ний день Помпеи» – множество ужасов и всего прочего, что в принципе 
отличается от нормального состояния зрителя.

	 Другие же виды изобразительного искусства вот такому выгороженному 
пространству, которое, является, возможно статусом «классического» про-
изведения искусства, другие виды, повторяю, возможно, являются формой 
не выделения, не изоляции художественного произведения, а участия его 
во всем объеме и представлении этого зрителя действуют тотально на все 
его представления, ну как, допустим, у «Коллективных действий», где про-
исходило все в поле, которое никем не было огорожено, оно прямо пере-
ходит в шоссе, и там происходит какое-то действие… Эта тема касается 
проблематики сакральности, к чему мы впоследствии, конечно, подойдем. 
Чтобы там не говорили, а у человека с нормальной психикой строго разде-
ляется сакральное поле от несакрального.

МН: То есть обыденное и опосредованное.
КБ: Да, это видимо, архетипические формы, и мы их не можем никак обойти. 

М. б. это различение того и другого является психической нормой. На этом, 
кстати, построено метро. С одной стороны, это совершенно нормальный 
транспорт, с другой стороны – это сакральный храм. И на этом конфликте 
построены всякие таинственные перетурбации, смещение сакрального и 
профанического. Поэтому, когда мы имеем произведение искусства – и что 
бы мы там о нем не думали, плохо или хорошо – оно выступает как замена 
или фиксация сакрального, или как Андрей все время говорил, того «места, 
где собака зарыла свою кость». В то же время, когда имеется общее про-
странство, поле, то человек невольно в нем ищет те места действия сакраль-
ности, то есть выступает место сакрального акта, грубо говоря, когда в 
комнате читают книгу, тогда комната выступает как несакральное поле,  



- 221 -

- ТРИАЛОГ О КОМНАТАХ -

а книга является сакрализованным делом. В других же случаях сама ком-
ната в виде кабинета, например, так называемого «кабинета отца», знаме-
нитая архетипическая ситуация, это куда нельзя входить детям, где проис-
ходит сакральное действие, таинство отцовской работы или он – что еще 
более таинственно – беседует с пришедшим гостем. Туда нельзя входить, 
мешать и т. д. То есть вся квартира выступает как не сакральное простран-
ство – кухня там, ну вот, когда читаешь Пастернака и вдруг видишь, что 
кабинет отца есть сакральное. В нашем же понимании, где кухня плавно 
переходит в спальню и в рабочий стол, который сам представляет собой 
кухонное сооружение, проблема выступает еще более любопытно, посколь-
ку мы не имеем сакрального помещения с четкой границей, а мы имеем 
сакральную точку. Таким образом, сакральное выступает в форме очень 
динамического и как бы борется за свое сакральное существование. Вот 
так мы можем сформулировать. Вот как, например, в коммунальных кухнях, 
когда человек ест на том месте, где он пишет рукопись, то его крик состоит 
в том, чтобы: «Отодвиньте, ну ведь я же здесь работаю. Ну зачем, мама, вы 
суп здесь ставите!» Сакральное выступает как слабое и возникает такое 
визжащее чувство защиты от наплывания несакрального мира, в то время 
как мы будем говорить о том, что в некоторые эпохи четко был известен 
рубеж, границы того и другого. Много можно говорить о проблеме границ, 
но я все-таки возвращаюсь к понятию жанра. И комната Иры, и комната вот 
этого улетевшего субъекта – и там, и там четко заявлена жесткая граница 
сакрального пространства. Когда мы сидели на Ириной кухне, то кто-то ухо-
дил «Туда!», а потом возвращался с таинственным выражением лица, что он 
был «Там». И потом каждый по очереди входил. То есть, это есть некоторая 
форма как бы подхода к телу, «Ну подойдите, вы же его хорошо знали».

МН: А Вам не кажется, что здесь произошел очень интересный поворот. Ведь 
концептуальная вещественность 70-х годов была крайне невелика, то есть 
все эти работы, и Ваши «По краям», и т. д., они занимали, ну, скажем, десять 
процентов эстетического события при их восприятии, то есть десять про-
центов сакральности. Девяносто же процентов этой сакральности пред-
полагались в дискурсе, в разговоре об этой работе, который происходил и 
возле нее и вообще вот в этом как бы свободном от нее, как вещи, помеще-
нии. И в каком-то смысле эта сакральность из-за того, что концептуальная 
предметность была очень мала, распространялась на бытовую сферу. А в 
комнатах эта сакральность, особенно у Вас, то есть я имею в виду концеп-
туальную предметность, увеличилась чуть ли не до 120 процентов, то есть 



- 222 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

больше концептуальной нормы. И получилось так, что и вы, и мы были как 
бы втянуты внутрь этой концептуальной предметности, ее массой втянуты. 
И таким образом произошла десакрализация пространства около работы, 
вокруг нее. Может быть, здесь возник такой поворот потому, что уж очень 
резкое впечатление оказала на нас эта комната, переворотное впечатление. 
Колоссальное увеличение энергетики, концептуальной предметности…  
То есть, если раньше мы имели дело как бы с нейтронными звездами, то 
теперь – с черной дырой. Причем, эта масса втащила туда и вас как автора, 
потому что вы всегда дистанцировались от своих работ, поскольку 90% со-
бытия происходило вне этой работы, в ваших комментариях, в наших ком-
ментариях и т. п. А здесь вы просто как бы туда влетели и нас туда втащили.

КБ: В известной степени это правильно и наверняка это правильно, но вы не 
преувеличивайте степень… Хотя, действительно, у Иры, например, в по-
следней комнате шкаф, стол…

МН: Но у вас это в меньшей степени редуцировано, потому что у Иры, например, 
в последней комнате… особенно ее вторую комнату я воспринимал как 
картину: передний план на окнах, а боковые плоскости, верх и потолок я 
воспринимал как смотровые площадки для рассматривания этой картины.  
У вас же другой случай.

КБ: Правильно. Но я должен сказать следующую вещь. Во-первых, про реакцию 
как бы ценителей серьезного произведения искусства. Я под этим понимаю 
произведение, лишенное вот этого коммерческого девяностопроцентно-
го раствора. Заранее говорю, что вот это определение мне бесконечно 
симпатично, потому что это уже фактичность направления. Текст вместе 
с контекстом как единый блок. Даже в разговоре с Борей по телефону он 
говорит, что многие интерпретируют эти вещи как достаточно известные 
в Германии формы 70-х годов Бойса, Флаксуса и т. п. И он говорит, что не 
хватает мотивировок, объяснений, то есть контекста. Когда будет сообщен 
этому контекст в любой форме – информативной и т. п., это подплывет в 
свою нишу, выяснится ее комплектность, то есть это не вещь важна, а вот 
именно тот стопроцентный раствор.

МН: Мне кажется, что следует учитывать разделение между Бойсом и вами, 
потому что Бойс – это прежде всего социальный контекст, а не жанрово-
эстетический контекст, который присутствует в ваших работах или работах 
Кейджа, например.

КБ: Да, как предмета культурного, прежде всего.
МН: Да, контексты несколько разные.



- 223 -

- ТРИАЛОГ О КОМНАТАХ -

КБ: Совершенно верно. Но возвращаясь к разговору о вещественности, сугге-
стивности этой комнаты, я хочу привести мнение друзей, не буду называть их 
фамилии, которые более чувствительны не к спекулятивному, и как Пригов 
называет, фантомному характеру вещей, а к их художественному, полноцен-
ному продукту. Ну, назовем там, например, Янкилевского и т. д. Они видели 
в этой вещи, несмотря на то, что она полна как бы натуральных компонентов 
– резина, тексты, стол… Их болезненно и печально огорчила натуральная 
неполноценность этих вещей. Инвайромент, по классическому определению, 
должен обладать – как у Кингхольца или Сегала – полноценным, абсолютно 
жизненным набором вещей, который есть жизнь. Фиктивность здесь как бы 
вредит. Могут быть увеличены сюрреальные смысловые и какие угодно мо-
менты, но если ты берешься делать комнату, то грубо говоря, делай, еб твою 
мать, комнату, а не… У меня же было внутреннее сопротивление. Я не хотел 
делать эту натуральность. Она также оказалась для моего сознания знаковой, 
понятийной и рефлективной, отстраненной в самом начале.

МН: Она такая и есть.
КБ: Вот. Поэтому я к ней относился также фантомно, но она, в отличие от дру-

гих работ, была трехмерной. То есть, это как бы намек: «Ну и тут он как бы 
живет». А никаких доказательств этой субстанции, жизненности там нет. 
Все остается таким же фантомным.

МН: Но почему? Мне кажется важным следующее соображение. В каком-то 
смысле все эти работы, да и вообще весь концептуализм основан на хай-
деггерианском положении относительно человека: «Человек есть то, чем 
он может стать». То есть все делается в модальности возможности. И если 
появляется какая-то кукла (и в этом смысле мы можем сказать, что Кинг-
хольц – это не коцептуализм), если появляется конкретное изображение 
человека, то и в этом изображении наш «Хайдеггерианец» чувствует ложь, 
ложность. Вот представьте себе, чтобы вы нарисовали портрет какого-то 
человека. Это трудно себе представить…

КБ: Невозможно…
МН: Да. Потому что в этом жесте для рассматриваемой нами установки при-

сутствует ложность, что-то уже застывшее. И поэтому у вас, действительно, 
этого человека в комнате нет. Нигде не изображен сам человек. Все дано 
только в модальности возможного, становления. Как и сам жанр, что очень 
важно. Потому что антропологическая проблема – это одно, а вот становле-
ние эстетического жанра и его силовое наполнение как возможное станов-
ление – это крайне интересный и наиболее напряженный момент здесь.



- 224 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КБ: Да, очень точно.
МН: Но есть и другая установка. Ведь это установка как бы агента, т. е. каждый 

из нас является только агентом, передатчиком возможности. Но ведь можно 
и переменить установку (например, на конфуцианскую и т. п.). Тогда можно 
изображать и человека, он будет самодостаточен. Но это две прямо проти-
воположные тенденции.

БК: Но вот заметь, что здесь в этой перспективе «возможности» получается вот 
что: она, возможность, в отличие от обычного взгляда, обычной попытки 
воссоздания вещей на уровне морфологии, воссоздания точной ситуации, 
здесь эта возможность состоит в том, что отсутствие персонажа провоциру-
ет зрителя и комментатора работы на создание серии точек зрения относи-
тельно этого персонажа. То есть здесь все равно устанавливается актуаль-
ность контекста, который, казалось бы, здесь отсутствует.

КБ: Конечно. Можно добавить следующее: так как имеются варианты обсужде-
ния персонажа, также имеется открытость в сторону вариантов обсуждения 
самого автора, который это сделал. Так как автор в классическом произве-
дении есть «он» или там «он хороший художник», то есть это есть твердая и 
в известном смысле архетипическая фигура, то вот в этом модальном искус-
стве, помимо того, что обсуждаются все варианты этих возможностей, так же 
возникает и ситуация возможностей по поводу того, кто это сделал. То есть, 
он также подвержен всей степени открытости. Начиная с того, кто он и что 
подвигло эту бездарность или маньяка на это дело… Я хочу проиллюстриро-
вать это работой Щеглова; он высказал мысль по поводу Зощенко, что Зощен-
ко не только написал, но и создал нового автора. В одном месте он пишет,  
что наша новая жизнь требует и нового автора, который изображает эту 
жизнь. Это какой-то человек, который смотрит вперед, это пролетарский пи-
сатель, которого мы все так жаждем, ведь мы ждем не только пролетарского 
героя, но и писателя, но за неимением его пока еще Зощенко – как бы и есть 
тот субъект, тот недостающий еще дефицит, писатель, который и пишет так, 
как нужно, т. е. как пролетарский персонаж. Какая степень эскалации автор-
ской рефлексии! Собственно, ведь это то, к чему мы приходим сейчас, говоря 
об авторе-персонаже. Уже тогда это все было разработано.

МН: И невероятная защита автора от всех мнений.
КБ: Конечно, Зощенко не может быть понят не потому, что он прячется, а по-

тому, что это такая позиция, у которой нет последнего звена. И тут, главное, 
снимается антиномия между культурным автором и некультурным персо-
нажем, поскольку все это является и в культуре и одновременно вне ее, 



- 225 -

- ТРИАЛОГ О КОМНАТАХ -

потому что этот пролетарский писатель уже заведомо известен.
МН: Все его возможности учтены.
БК: Но в этой работе Ильи должны быть какие-то признаки, по которым мы 

можем основательно высказать гипотезу относительно места автора, всей 
структуры авторского «Я», поскольку такая структура есть.

КБ: Да. И как тебе это кажется? Я беру традиционную гипотезу, достаточно 
точно теперь сформулированную. Андрей буквально в первой фразе это 
высказал, и почти эпиграфически. Это идея о том, что сам предмет является 
одной десятой – предмет рассмотрения: ведь на что-то надо смотреть –  
так на тебе, вот этот предмет для смотрения. Но смотрение еще не есть весь 
объем события, предмет не есть сакральность. Весь массив рефлексии, 
дискурса и есть поле действия. Но мы прекрасно понимаем, что и сам дис-
курс скоро станет объектом. И вот в этом-то и есть культурное определение 
жанра. Например, концептуализм – это предмет, в литературной форме 
жанр, конструкция которого состоит из предмета изображения (скульптура, 
живопись, палка, веревка)…

БК: Т. е. морфология.
КБ: Да, и – края. С краями. Но края эти, в отличие от предмета, универсальные. 

Сам предмет является спекулятивным полем, но обязательность дискурса 
является универсальной. Таким образом, под высшей рефлексией ставится 
универсальность всего дискурса, но так как сама рефлексия тоже является 
частью дискурса, то она впихнута внутрь этого поля. То есть мы получаем 
завернутую монаду с пустыми краями. Но вот, как есть версия такая, что 
космос, вселенная – все-таки пузырь, а на вопрос – что за пузырем – не 
может быть ответа, поскольку бытие есть пузырь, есть дискурс, то есть пока 
мы мыслим, мы живем.

МН: Потому что бытие – это язык.
КБ: Вот язык. Тем самым, мы здесь все покрываем. А потом будут говорить: вот, 

мол, какие были глупые люди! Но это уже со следующей позиции. Но мы 
тем самым исторически оговариваем это место. А что делать? Ну, а что де-
лать? Когда выпускали пузырь, то ведь это же он просто летит, один в ряду 
других пузырей. Ведь ни один пузырь не покрывает целое. Здесь есть такая 
философская печаль, состоящая в том, что мы как бы претендуем на полно-
ту, но наша полнота заведомо есть частный случай, фрагмент…

БК: Если то же самое повторить другими словами, говоря о соотношении морфоло-
гии и тех дополнений, благодаря которым она становится как бы целостной и 
понятной, то здесь, по-видимому, сама эта специфическая модальность,  



- 226 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

возможно, которая здесь заложена, из которого исходит эта работа, состоит 
в том, что понимание этой работы невозможно на основании предъявленной 
морфологии. То есть нас как зрителей как бы выталкивают в позицию, в кото-
рой мы должны при попытке понять работу, воссоздать образ авторского «Я».

КБ: Ну, предположим…
БК: Мы вынуждены это сделать, в отличие от созерцания классической картины 

в раме, где нам каким-то образом даны все достаточные основания для по-
нимания, и они всецело предметны, они уже вмонтированы, все эти смо-
тровые структуры, в морфологию работы. Здесь же принципиально другая 
ситуация. Мы усматриваем здесь необходимость выйти за пределы морфо-
логии и необходимость обрести новую смысловую зрительскую позицию.

МН: Но тут еще хотелось вот что сказать. Становление концептуального со-
знания, становление этой концептуальной возможности обязательно 
предполагает становление нового какого-то жанра. Потому что вот когда 
делались альбомы Ильи, большие щиты, жэковские стенды – это был про-
цесс постоянного становления новых жанров. То есть, это концептуальная 
возможность предполагает какую-то онтологическую, постоянно разверты-
вающуюся глубину – не изображения, а плана выражения. Это обязательно. 
Становление идет на уровне структур, в их отношении, в переходе в пред-
метность. Я хорошо помню свою первую реакцию, когда увидел комнату. 
Видимо, концептуальное становление плохо выносит такой, что ли, взгляд 
ретро на уровне жанра, в том именно его месте, где структура переходит 
в предметность. Потому что инсталляция, это, в общем, довольно старый 
жанр, впервые он появился у дадаистов. И вот моя первая реакция была, 
что здесь как раз снята защита, защита между автором и зрителем на уров-
не становления жанра. Это было очень важным в моей реакции.  
И поскольку защита в моем восприятии была снята, то возникло ощущение, 
что автор туда ввалился, ввалился в зрительское пространство целиком,  
в зрителя, как в этот пузырь, о котором вы говорили. А с другой стороны 
– он ввалился в эту свою историю, то есть, началась его личная экзистенци-
альная история.

КБ: Да, то есть возникла ситуация «это он».
МН: Да, и он оказался уязвимым. То есть, еще раз хочу высказать тезис, что 

закон становления концептуальности обязательно включает, кроме метафи-
зических и дискурсивных моментов – еще и становление жанра.

КБ: Конечно, вне сомнения.
МН: Мне кажется, что для концептуализма это аксиоматическое положение.



- 227 -

- ТРИАЛОГ О КОМНАТАХ -

КБ: Да, да, можно так сказать.
БК: То есть ты хочешь сказать, что специфика концептуальной позиции состоит 

в том, что здесь, действительно, помимо плана оперирования с предметами, 
вещами, знаками есть план сознательного и целенаправленного оперирова-
ния с понятием жанра.

МН: Да, причем это самое серьезное, самое силовое и самое определяющее 
начало концептуального становления, как например, в «Ящике» Ильи, где 
чувствуется прежде всего именно жанровая энергетика.

КБ: Да, и по некоторому определению (как, например, Тупицына считает, она 
цитирует Бодлера) – это последняя цель и последний смысл существования 
эстетического деятеля, художника. Поэтому он и художник, в отличие от 
пророка и т. п., потому что он устанавливает вот эти новые жанровые виды.

МН: Совершенно верно, он устанавливает новые взгляды, рамы, которые и опре-
деляют эстетическую автономию. И мне кажется все-таки, хотя может быть я 
и не прав, но в смысле жанра, установив в процессе своей работы несколько 
жанров, в «Комнате» Вы сделали скорее антропологическое центрирование 
события, а не жанровое, поэтому-то экзистенция и вылезла на первый план.

БК: А почему ты так определяешь этот прием?
МН: А потому, что, как уже Илья говорил, его «Комната» – концептуальное про-

изведение. Ведь там, действительно, представлена только возможность: 
человека нет, он улетел, от него остались только хаотические обрывки, но 
поданы они зрителю как поверхность события. Во всяком случае, обна-
ружить напряженный момент становления в точке перехода от структуры 
к предметности (собственно – момент жанра) при первом знакомстве с 
работой мне не удалось. То есть, при соблюдении всех метафизических 
оснований концептуального произведения я не увидел концептуального 
становления в плане эстетической автономии, не обнаружил действия за-
кона становления нового жанра. Вероятно, потому, что не было рефлексий 
на саму «инсталляционность» в этой работе.

КБ: Андрей, я понимаю это. Но почему бы ее не сделать и отчасти не делаем ли 
мы ее сию секунду, сейчас. Потому что я теперь, как никогда, убежден и по 
фрагментам и ваших цитат, и Иосифа, и Бори, что бессознательное и созна-
тельное настоятельно существуют в требовании необходимости быть сопро-
вожденными вот этой великой бумажной упаковкой, в словесную фольгу, 
не менее шуршащую, звенящую, блестящую, чем сам предмет упаковки. 
Мне это очень напоминает серебряный шар из акции КД «М». Вот эта толща 
серебряного шара, в котором завернуто яйцо, вот этот кокон.



- 228 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

МН: Верно. Но для этого надо сделать очень сильный, мощный, как Иосиф гово-
рит, жест трансцендирования. Потому что в этой «Комнате» – и это связано 
с тем уровнем критической мысли, который нам сейчас доступен, актуален 
и который прорабатывается (скорее всего его лучше определить как сим-
волический) – здесь происходит сцепление предметности и критики, чего 
не было в структуралистских и феноменалистских отстраненных анализах. 
То есть, в традициях этой «новой» критики мы в своей комнате вступили в 
зону, где действуют уже силы суперэго, на бессознательном уровне, конеч-
но. Вы, собственно, и говорили, что, когда делали эту «Комнату», Вы как бы 
делали ее, целиком туда затягиваясь…

КБ: Да, да, всасываясь…
МН: И если Вы помните, когда я прослушал фонограмму к «Комнате», мне при-

шло на ум, что суперэго, его шизофазальная морфология была представлена 
в виде вот этого царя, сидящего на троне, русского Бога, Вседержителя, а 
этот человек, всегда взыскующий неопределенной свободы, он вылетел, но 
оказался в говне, в кишках, в животе вот этого царя. Я имею в виду, конечно, 
мой личный символический шизоанализ текста фонограммы, где вами сдела-
ны акценты на барабане, трубе, потом на каких-то пленках, сквозь которые 
он должен был пролететь, то есть текст весьма физиологичен. Поэтому, мне 
кажется, что и наша критическая способность здесь тоже как бы теряет силы, 
застревает в каких-то языковых метапленках прямой кишки символизма.

КБ: И все-таки, когда я делал «Комнату», у меня было чувство, что я вижу все 
это со стороны. Посторонность была. И когда я сделал комнату, потом эту 
дополнительную ширму, которая ее объясняет, и вот этот наш сегодняшний 
текст, когда он будет записан на машинку и это все будет сделано в форме 
обычной книги, или это будет сделано в качестве настенных комментариев, 
вертушек на выставке, то есть я инстинктивно, зная, что можно погрузить 
в эту вещь, идентифицироваться и так далее, я хочу противопоставить ей 
– вот как человек, который смотрит с крыши вниз – перила, конец трубы, 
свешиваясь вниз, но держаться.

МН: Да, то есть поставить заслоны. И дело в том, что когда я увидел эту Вашу 
ширму с этой «Комнатой», я сразу почувствовал, что вот, наконец, все, дис-
танция здесь появилась.

КБ: Я еще должен сказать следующую вещь. Комната сейчас сильно переделана 
в одном очень интересном смысле. Некоторые перестановки есть внутри 
комнаты, составляющие некоторую барьерность, то есть каждый компонент 
за барьером. Но еще более интересным оказалось, когда я последний раз 



- 229 -

- ТРИАЛОГ О КОМНАТАХ -

ее монтировал. Я увеличил щель, теперь не надо подглядывать в щель, она 
стала более открытой, но я поставил там щит, фанерную доску, на уровне 
груди. То есть произошел эффект заглядывания туда. Получился род стой-
ла. Как на ВДНХ. Получилась очень важная, зверская, так сказать, штука, 
эффект, что, вот, там это животное жило. Потому что когда имеется дверь, 
щель, то как бы и мы можем войти, то есть он был человеком, а теперь это 
жуткое впечатление, ну, как в милиции, где барьер, барьер в ЖЭКе, подхо-
дите, мы вам заказ упакуем, и вот за барьером отметим вашу фамилию. Вот 
этот ужас барьерности.

БК: Конечно, это совсем другое дело.
МН: Да, и вот здесь идет уже отрефлексированность этого суперэго на уровне 

структуры, переходящей в предметность, то есть возникает структура ба-
рьерности. Вы как бы давите это суперэго.

КБ: Да, мне важно как бы от него отстраниться.
БК: И все-таки я возвращаюсь к формальной стороне дела. Допустим, вот от-

куда идет попытка так буквально привязаться в поисках жанра к линии, 
восходящей к инсталляции. Ведь некоторая опасность и двусмысленность 
толкования возникала и по отношению к квазитеатральности ситуации.

МН: Да, и у Иры это было.
БК: А почему? Вот я хочу сказать о том, что было в основе недовольства, непо-

нимания некоторых художников, упрека в том, что надо было сделать это 
более точно, раз речь шла о попытке воссоздать какой-то интерьер.  
В основе была принципиальная как бы двойственность этого пространства 
– оно одновременно и жилое, и символическое.

КБ: Да, точно.
БК: И поэтому оно и не такое, и не такое. Видимо, в этом и состоит его секрет. 

Если был какой-то умысел, то он был в этой непонятности, несостыкованно-
сти, которая нас и провоцирует на какие-то гипотезы.

КБ: Очень точно, да. Нормальные люди как раз и не хотели смотреть: или это 
жилая комната, или это образ комнаты.

БК: Да, что-нибудь одно. И эта двусмысленность заставляет нас предположить, 
что эта работа концептуального ряда, требующая комментариев.

КБ: Очень точно.
МН: Тут нужно вот что сказать. Поскольку работа все время трансформируется, 

теперь уже появился этот планшет, потом барьер в самой комнате, нужно 
сказать, что мы здесь имеем дело с очень мощным, как бы таким энерге-
тическим полем представлений. И знак, который должен указывать на это 



- 230 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

поле, он как вот такой вот собачий ошейник (а знак – это ошейник в каком-
то смысле для сущего), который постепенно подбирается, подгоняется 
автором под эти колоссальные размеры поля, которое, к тому же, склонно 
все время ускользать и расползаться в хаос и мусор. То есть, здесь требо-
вался мощный, стальной ошейник для этого гигантского дога, которого Вы 
породили, и который, конечно, существует в ментальности суперэго нашего 
региона. И постепенная трансформация жанра, становление этого ошей-
ника, видимо, теперь и доведена до оптимального варианта. Очень важным 
был момент и включения этой комнаты в ряд ширм. Возникла еще одна 
дополнительная и осязаемая граница этого поля.

КБ: В силу вещественности этой комнаты очень важны были проблемы границы 
между свободным сознанием, о котором, разумеется, идет речь и во имя кото-
рого вообще все делается, то есть все делается во имя человека, гуманизма. 
Он во всех ситуациях, даже и в печке должен оставаться свободным и если 
хочет, может там выпить стакан холодной воды (смех). Должны быть удовлет-
ворены все его потребности. И вот когда он оказывается в таком ужасном 
состоянии, когда он должен посмотреть художественное произведение,  
а ничего, видимо, несчастнее этого состояния нет (смех). И если он заведомо, 
уже издалека видит, что это говно, и заведомо уже начинает мучиться.  
Но, без шуток, очень важным моментом является вот этот подход к границе, 
если он к ней подходит. Вот эта граничная ситуация между свободным со-
знанием и сознанием, которое собирается посмотреть произведение искус-
ства. Дело в том, что в классической живописи мы знаем только одну форму: 
зритель заведомо согласен посмотреть в окно, то есть тут вопрос: хочет ли 
он пойти, или нет, не стоит. Допустим, хозяин говорит, вот пойдем, у меня тут 
чудесная картинка. То есть не предполагается мысль: да пошел ты на хуй со 
своей картинкой! Предполагается нормальный дворец, замок, все сидят, вы-
пили, теперь вот в качестве прогулки в сад пойдем по галерее, вот тут карти-
ны висят, кстати. То есть момент внутреннего согласия вообще не обсуждает-
ся. В то время как сегодняшнее художественное произведение обыгрывает 
как раз ситуацию: да пошел ты на хуй в конце концов!

МН: Конечно, это какая-то колючка, репей…
КБ: Да, почему? Видишь современные журналы, там черт знает что, и что меня мо-

жет подвигнуть сделать усилие и пойти смотреть это? И тем не менее, любопыт-
но, что, оказывается, архетип смотрения на что-то (т. е. сакральная ситуация, 
а музей – это сакральная вещь), феномен состоит в том, что вот кто-то делает 
просто собачье говно из фарфора. Но не в этом дело. Момент архетипического 



- 231 -

- ТРИАЛОГ О КОМНАТАХ -

смотрения, то есть, ой, ну, там, обезьяньего любопытства, например. Кстати, 
эффект любопытства еще недостаточно изучен как архетипический.

МН: Как составляющий восприятие…
КБ: Вот, восприятие. Мы ведь в сущности подходим к любопытным таким 

явлениям, когда банализация не мешает восприятию. Вот Боря (Гройс), 
кстати, в своем выступлении по голосам сказал, что сегодняшний интерес 
современных художников к банальности и сила этого интереса напоминает 
ему интересы 20-х годов, когда был интерес к первоэлементам, к открыва-
нию структур, фундаментов, то есть снятию орнаментального и выявлению 
конструкции бытия. Сейчас это никого не интересует. Интересует как раз 
другая ситуация: что мир окружен морем банальностей. Все, что мы видим, 
это все банально, и бороться с этим не нужно. Так вот, художник, нормаль-
ный художник, видит задачу в том, как преобразовать банальное в иное.  
В этой задаче нет ничего, ни худшего, ни лучшего, это такая данность.

БК: Преобразовывать профанное в сакральное.
КБ: Да, профанное в сакральное без всяких проблем, не отодвигая, не крича 

страшным голосом.
БК: Причем, исходя из того, что в принципе ситуация отношения к факту ис-

кусства – это ситуация скуки. Делать нечего, ладно, поскольку очередь за 
колбасой заняли.

КБ: Конечно.
МН: Но в 70-х годах такой ситуации не было.
БК: Не было, да.
КБ: Мне тут рассказывали интересную такую историю. Когда надо было в зоо-

парке сделать укол обезьянке, то все знали, что она будет кричать, эта глупая 
обезьянка, а умный старый доктор говорит: да привяжите к шприцу красную 
тряпку, бант. И действительно – и это снято в кино – когда к ней подносят 
шприц, обезьянка, увидев красное, вытаращивает глаза, совершенно опупи-
тельно, оказывается, инстинкт, то есть она потрясена просто… Но возвраща-
ясь к принципу границы, хотелось бы сказать, что в момент подхода к инвай-
роменту у человека есть повышенный страх, что он там сейчас увидит то, чего 
с внешней стороны он не видит, как вход в комнату, допустим. Эта ситуация 
напоминает процедуру уколов в школе. Ведь как будет, больно или нет, мы 
не знаем, но паника перед этим совершенно адская. Вот так же я вижу и по 
людям, которые подходят к инвайроменту. На какое-то мгновение у них пре-
кращаются все сознательные акции: искусство, там, неискусство… Ой, сейчас 
что-то увидим! И вот это особое совершенно состояние появляется… Потом 



- 232 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

он видит такую же дрянь, как и до этого. Или, допустим, что-то другое.  
Он выявляет свою свободу в момент перехода, и на этой границе у него про-
исходит очень интересное размышление – что теперь делать, уходить или 
еще смотреть. А может, еще посмотрим? Картина чем отличается, к сожале-
нию, от инвайромента? Вот я, например, смотрю на картину Янкилевского… 
Вот раньше бы я сказал: ой, какое пятно! А это что? Я думаю, что сам наи-
вный художник тоже думает: вот сейчас треугольник нарисую, и вот он ахнет 
сейчас. Но он забывает, что количественно-то он набрал там кучу всяких 
произведений. Но когда человек смотрит, он охватывает мгновенно, а, там, 
допустим, поздний сюрреализм, то есть он не смотрит нос, глаз. Это только 
прекрасный наивный зритель читает эту картину, мол, что вы думали, когда 
вы это рисовали, а это у вас хуй, наверно, нарисован? А вот инвайромент чем 
интересен: что он не схватывается сразу.

МН: То есть, снята защита у зрителя, как и у автора.
КВ: Да, автор беззащитен тоже.
МН: То есть, это как бы павильон ВДНХ со свиньями, когда они там за барьером 

лежат, визжат, а ты смотришь. Тут как бы такая двусмысленность.
КБ: Да (смех).
БК: Да, это из-за отсутствия защиты, которой являлась ассоциация с традициями.
КБ: «А, ну этот инвайромент!» (смех). 
МН: Вот у меня-то так и было. Первая моя защита и была в этом. Но странно, что 

перед всеми Вашими предыдущими работами я не был защищен почему-то. 
Хотя это как бы картины и чем, вроде, они могли угрожать. И несмотря на это, 
те вещи давали момент, как бы это сказать, эстетического философского меч-
тания, что ли, последующего мечтания о языке, о границе и т. п. А вот здесь 
почему-то нет. У меня сразу возникло это защитное слово «инвайромент». 
Вероятно, я предшествующие Ваши работы рассматривал в меньшей степени 
как факт искусства, нежели вот этот инвайромент. Его я воспринял наобо-
рот, как чистый факт искусства. Может быть, у меня это личное, я почему-то 
страшно не люблю театр. Вероятно, тут что-то связано с акциями. Потому что 
мы работаем с этим материалом и всегда есть опасность залезть в театр…

БК: То есть, может быть, это в чем-то ближе к тому, чем ты сам занимаешься?
МН: Может быть и ближе, но мы страшно боимся вот этой театральности. Мы 

все время стараемся, чтобы обыденное и опосредованное очень медлен-
но, постепенно проявляли границу между собой. То есть чтобы искусство 
сильно не бросалось в рожу, не выскакивало. Мягкий вход и мягкий выход. 
В театре же прямопротивоположная ситуация. Там эту «мягкость» заменяет 



- 233 -

- ТРИАЛОГ О КОМНАТАХ -

традиция, а сам эстетический акт очень резок: ты сел в кресло, занавес от-
крылся и началась сакральность – рай там, или ад, неважно.

КБ: Вот эта проблема мягкости очень интересна. И вообще, возвращаясь к про-
блеме границы сакрального и несакрального: мы видим как бы мягкие та-
кие движения, причем, с большим искусством и точностью проводящие нас 
из неясной сферы в ясную. Вот, допустим, музыка трио Ганелина или игра 
Тарасова. Они поражены вот этим плавным глиссандо от хаоса, который по 
неизвестным причинам вдруг сосредотачивается до самых максимальных 
таких откровений, потом опять тут же на глазах разваливается, превраща-
ясь на глазах в бред, шум, мусор и т. д. Вот это глиссандо, плавное движе-
ние к сакральному состоянию – оно, конечно, восходит к какому-то атману, 
там, я не знаю, есть специальная буддийская терминология, где сакральное 
находится тут же, в толпе. Оно имманентно. То есть оно зависит от нашего 
состояния, сосредоточенности, или лучше сказать, коана, типа: обоссали 
тебя на базаре, и тут ты вдруг…

МН: Но тем самым оно внутреннее. Раз оно может быть везде, значит, оно внутри.
КБ: Да, внутреннее. У него нет ритуальности.
МН: То есть, мы как бы не можем себе представить, что над нами что-то есть, по-

тому что такое представление очень тяжело, давит, и думаю, прежде всего 
из-за того, что мы живем в такой стране, когда над нами постоянно нависа-
ет это сакральное, все эти трибуны, планы, призывы, ритуалы, ведь это все 
сакральное явление. И мы всегда этому внутренне сопротивлялись.  
И, конечно, нам бы хотелось, чтобы «там» наверху было пусто, просто звезд-
ное небо над нами и больше ничего.

БК: Но тогда источником сакральности является наше собственное сознание, 
наша собственная субъективная воля. То есть каждый из нас: мы как зрите-
ли – по-своему, автор – по-своему вносим это понимание, эту сакральность 
в саму эту работу. В этом собственно, и фокус. А объективно она существует 
как бы за нами, действует из-за наших спин, затылков. Это очень зрелое, что 
ли; это не отношение детское, когда говорят: вот вам тут специально рамку 
провели, чтобы вы туда не заступали, там уже совсем другое пространство.

МН: Конечно, детское сознание – это волшебный мир.
БК: Но следы этой волшебности сохраняются в классической картине за счет 

определенности ее смысловых границ.
КБ: Причем, очень важно еще указание, что эта картина хорошая. Потому что 

иначе возникает необходимость этого проклятого выбора.
БК: Ну да, если вы попали в большой, красивый замок герцога, то там уж точно 



- 234 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

хорошие картины, и чем знатнее герцог, тем картины лучше. И ценность 
пребывания в этом замке, в этом пространстве, кроме жратвы, еще в том, 
что нам сейчас покажут хорошую картину, красивую и дорогую.

КБ: Но нет ли здесь перверсивного отношения к сакральности, где мы предпола-
гаем, что, если художник музейный, ну, как например, любой рисунок Гогена 
у Хаммера, то о чем говорить? Да любой рисунок Гогена гениален, потому что 
его купил Хаммер. То есть получается, как вот это яйцо в яйце и т. д. Получа-
ется интересная вещь, что мы все равно отдадим место этому произведению 
в сакральной сфере, а где же тогда тут возникают края? Но возможно, это 
ничего не значит, поскольку в первоначальном своем импульсе, как видно из 
русской последней литературы, проблема сакральности – среди мусорности, 
нахождения в пустоте,– она является доминирующей. Зощенко, Хармс и Ба-
бель и так далее показывают, что токи художественности идут (прежде всего 
у Замятина) – эти ткани идут прежде всего из этого мира мерзости, дряни, 
неочищенного, непросветленного, некультурного в конце концов мира.

БК: Точнее, не из того, что раньше считалось культурным. Пересматривается 
само содержание, объем и понятие культуры и отношения к ней. Сам тип 
усилий, по-видимому, сам тип обработки или переработки исходного мате-
риала в культурный материал стали какими-то иными.

КБ: Замятин так и говорит, что мы приветствуем неистинные, лживые, иска-
женные, кривые, уродливые и другие формы и принципы изображения, 
поскольку когда человек провозглашает истину, это ведет к омертвелости, 
оцепенению, догматизму, неподвижности и т. д. И только неистинность за-
ставляет нас формировать наши представления и о самом истинном,  
и искать ее. То есть все живое является как бы ложным.

МН: То есть, опять же это иллюстрирует положение, что человек есть только то, 
чем он может стать. Правда, здесь есть и опасность крайности, например,  
в «Хагакуре Бусидо» сказано: «В жизни все фальшиво. Есть только одна 
истина и эта истина – смерть».

КБ: Конечно, когда он знает критерий, тогда это свинья.
МН: Да, мертвый, застывший, в гробу…
КБ: То есть, вопиение о некультуре Зощенко является прежде всего плачем о 

культуре, в основе своей. Неонтологическая жизнь зверей есть крик об 
онтологии.

МН: Мы очень много говорим о сакральном и прочем, но ведь эстетика вы-
ражает все это через жанры. Интересно было бы вернуть к возможностям 
жанров.



- 235 -

- ТРИАЛОГ О КОМНАТАХ -

КБ: Это очень важно, но я очень смутно себе все это представляю.
МН: Мне кажется, что вот сейчас в Вашей новой работе «Золотая подземная 

река» опять пошел этот процесс становления жанра, возникновение пред-
метности из структуры, а не из психологических, экзистенциальных обстоя-
тельств.

БК: Мне кажется, что на другом языке жанр – это пропуск, то есть заведомый 
признак.

	 По сути дела, основная тема, к которой мы все время возвращаемся все послед-
ние годы, – это критерии, условия того или иного факта, события существова-
ния в мире культуры. То есть, речь идет об источниках культурного происхожде-
ния. И жанр по сути дела (ты сам это сказал) – есть некоторая иерархия рамок, 
которым огораживается произведение. Жанр выступает как самая мощная по 
своей энергетике граница, поэтому она-то и наиболее существенна.

МН: То есть, «как» мы это делаем, а не «что» делаем,– это самое важное.
БК: Здесь само понятие жанра по отношению к классическому пониманию резко 

сузилось и, по сути дела, свелось как бы к границам одной работы. То есть, мы 
можем одной работой заявить какую-то новую жанровую определенность. 
Но мощь жанра как художественного принципа как бы сохраняется.

МН: А не возникла ли теперь ситуация кризиса «жанровости» как таковой?
БК: Наверняка, конечно. Новая эстетика этими категориями уже не оперирует.
МН: Я просмотрел последний «КУНСТ», и там это очень чувствуется, полная 

жанровая энтропия.
БК: Мне кажется, в этом есть инерция мышления, состоящая в том, что толь-

ко через какую-то квазижанровую определенность мы можем заведомо 
отделить какую-то группу явлений и это их групповое качество пытаться 
проинтерпретировать как культурную форму. Без качественной опреде-
ленности, которую мы наблюдаем именно на целой группе явлений, мы не 
можем претендовать на понимание этих явлений и аргументировать, как 
точно очерченного культурного явления, понимания их.

КБ: Мы не коснулись еще того, что ты называешь планом содержания. Ведь 
мы сейчас все рассматриваем формально и художественно эстетические 
моменты этого общекультурного предмета. Но почему бы не подумать о по-
воде, который, собственно, толкнул на изготовление комнаты? Собственно, 
речь идет о прямом и вполне откровенном сюжете, о человеке, который 
улетел, о том мифе, который послужил основой, когда изготовлялась эта 
вещь. У меня было ощущение, что сам миф, мифологема настолько мощна и 
ужасна, тянет за собой какие-то огромные традиции, что прикасаясь к этой 



- 236 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

теме ты вступаешь в классическую галерею образов. Это почти банальный 
отработанный образ о человеке, мечтателе, Икаре, который своими силами 
решил подняться в небо. И интерпретация всех мифологических компо-
нентов, как, в частности «небо», «свои силы», «проект», «инерция жизни», 
«тяжесть земли», земного притяжения, образные всякие помощники в этом 
деле и одинокая такая сила с помощниками вместе, и целый ряд других 
вещей. Я уже не говорю о традиционной форме, как у Булгакова: старый 
миф в новой форме, в кальсонах – традиционная форма, где проблема мифа 
поставлена таким образом, что миф беспрерывно возобновляется, то есть 
миф по природе не есть прошлое, а всегда настоящее, тем он отличается 
от сказки. Вот мы сейчас сидим, обсуждаем и являемся теми же самыми 
перипатетиками.

МН: Но такое осознание сигнализирует о ситуации неоклассицизма, когда миф 
становится ясен, всегда наступает неоклассицизм.

БК: Конечно.
МН: То есть эпоха несвободы.
КБ: Ну да, поскольку что-то констатируется, то мы уже обречены. Понятно, да.
МН: Но ведь мы не можем пока редуцировать с полной отчетливостью ваши ра-

боты семидесятых годов, начала восьмидесятых к какому-то одному мифу, 
поскольку он сам еще до конца не опредметился в повторах, этот ряд на-
столько обширен в плане содержания, что это реальная культура, реальное 
становление, свобода и реальные возможности, которые на самом верху 
всегда «обрезаются». А здесь наверху, наоборот, обелиск. Здесь ясность.

КБ: Да, верно, очень хорошо, металличность.
МН: И это уровень несвободы, после которого наступает упадок – «полетел  

и упал», как в мифе об Икаре.
БК: После периода концептуализма как периода сознательных усилий по осо-

знанию мифа действительно возникает ощущение кризиса, скованности 
и необходимости отдыха от усилий по созиданию культурных форм. Здесь 
отдых синонимичен упадку.

МН: А я думаю, что содержательная сторона и в этом наступлении ясности мифа 
– кроется только в форме.

КБ: В оболочке…
МН: Художники и критики почувствовали кризис жанровости как таковой.
БК: Это с одной стороны. Но, говоря про эту прозрачную мифологическую 

первооснову, здесь интересно спросить: было бы в замысле какое-то от-
ношение к ее этническому месту, происхождению?



- 237 -

- ТРИАЛОГ О КОМНАТАХ -

КБ: Разумеется, вопроса даже нет.
БК: Мы много раз уже говорили о судьбе Комара и Меламида. Их художе-

ственная позиция и отношение к русскому мифу, в отличие от твоих работ, 
которые экспонировались на Западе, состояло в том, что метафизическая 
проработанность твоих работ несопоставима с той метафизикой, которая 
может быть усмотрена в работах К/М хотя бы в аспекте тематизированно-
сти. В то же время как раз мифологическая определенность и определен-
ность признаков этнического происхождения у них очень четкая, сильная  
и их успех объясняется этим.

КБ: Очень точно. Фантастическая фиксация и аккомодация мифа.
БК: И вот я задаю вопрос, не являлось ли обращение к мифу в его грубых, зри-

мых формах попыткой преодолеть излишнюю такую метафизическую изо-
щренность, утонченность, в которую склонно впадать здешнее искусство.

КБ: Может быть, да, возможно…
МН: Или скорее как бы увидеть этот миф в целом как знак и заключить его в 

своего рода тюрьму, в камеру еще большего знака, границы которого из-за 
своей банальности выходят за пределы нашего желания их интерпрети-
ровать, и мы оказываемся в этом промежутке – коридоре между знаком 
изображаемого и знаком изображающего, ощущая в этом пустом простран-
стве промежутка свою собственную телесность, пусть с некоторым нежела-
тельным недоумением, так сказать, отрицательного непонимания, но все же 
ощущая свободу своей зрительской телесности от мифа.

БК: Когда мы входим на уровень метафизики, то она является стихией всеобще-
го, в этом смысле она в равном статусе выступает и в русской культуре, в ее 
интеллектуальных формах, и в немецкой, и в английской, и в французской и 
т. д. А этнос, фольклор, сказка, миф – это тоже стихия, но уже стихия регио-
нальная, локализованная в народных берегах.

МН: Да, миф и культура – разные вещи. Миф закрыт, а культура открыта.
КБ: Конечно, очевидно. Разумеется, отношение к этому мифу – это есть прежде 

всего предмет рефлексии. Всякое бессознательное приобретает форму и в 
качестве формы становится фактически насмешкой над идолом, обсужде-
ние идола с другой стороны, но с пониманием того, что идол реален.

МН: Конечно, ведь в культуре каждый делает свой собственный индивидуаль-
ный миф. А когда человек сталкивается с мифом коллективного сознатель-
ного, у него возникает сильнейшее сопротивление, ибо тут ставится под 
сомнение степень его экзистенциальной свободы.

КБ: Да, но здесь есть некоторая альтернативность между универсальным мифом 



- 238 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

и мифом индивидуальным, где последний торжествует победу в форме от-
странения.

БК: Мне кажется очень важным, что здесь возникает новая ситуация потому, 
что, зная все предшествующие работы Ильи, для нас, знающих контекст, 
понятно их этническое региональное происхождение, и в то же время 
характер их художественной оформленности таков, что их фольклорное 
содержание – оно очень определенно и очень точно перерабатывалось и 
транспонировалось на язык метафизики и понятно «всем и каждому» уже 
в этом метафизическом качестве. В то же время, как тот прием, который 
эксплуатируют Комар с Меламидом, когда они это же самое фольклорное 
содержание показывают в виде определенного визуального знака, кото-
рый, в силу отсутствия в нем подоплеки метафизического, не нуждается 
в комментарии и контексте; он сам по себе самодостаточен. В этом его 
великая сила и источник его мощи. Не получается ли так, что в этой работе, 
в комнате, делается попытка вогнать региональное содержание в новую 
форму – визуального знака. На к/м-овский манер?

МН: Да, да, в рамки нового знака. Натянуть этот силовой ошейник.
БК: И сделать его таким же равномощным по своей энергетике, с другими рабо-

тами, не столь явного этногенеза.
МН: Да, как бы поставить его в понятийный ряд, как например, экспонат на 

ВДНХ – вот тут такая-то свинья в клетке сидит, там другая и т. д.
БК: Да, и именно в этом своем качестве эта работа и выделяется из всего пред-

шествующего ряда.
МН: То есть в каком-то смысле это сметающий такой жест, освободить путь 

своего личного мифа от этой свиньи, загнать ее в клетку. Так, чтобы личный 
миф протекал в зоне культуры и свободы.

БК: Но в то же время, что понятно? Ведь К/М, вернувшись к традиции такого по-
нятного простого визуального знака с концептуальными наводками, как бы 
сделали свое дело и питаются энергией понимания этого визуального знака, 
известного из традиции, из культуры. А здесь все-таки нет этой простоты, нет 
этого простого наглядного визуального результата, ведь здесь он совершенно 
иной, ведь сама форма не традиционна, а они вернулись к традиции визуаль-
ного знака и за счет этого получили некоторое преимущество.

МН: Но ведь они работают с историческим знаком, а существуют динамические 
знаки. Ведь в принципе так называемый «авангард» – это процесс вечной 
чистки авгиевых конюшен на разных уровнях, постоянное освобождение 
от старых смыслов, мифологических констелляций, это, собственно, «ис-



- 239 -

- ТРИАЛОГ О КОМНАТАХ -

правление имен», задача авангарда – всегда находить место открытости 
в культуре, для того, чтобы она не теряла своей историчности. То есть, в 
сущности, основа истории – это личный миф, который возможен только в 
открытой культуре в культуре с «дырами». И существуют различные этапы 
«историофикации» личного мифа – снизу вверх, там, этап сколачивания 
подрамника, грунтовки, письма, лакировки, конвенциолизации. Комар с Ме-
ламидом работают где-то на переходе от лакировки к конвенциолизации, в 
то время как «Комната» Ильи находится на более фундаментальном уровне, 
и тот мифологический зверь, с которым он имеет дело, вернее, знаковый 
жест этого зверя, его силовая позиция в игре коллективного и личного, его 
хитрые манипуляции, предпринятые для того, чтобы перекрыть выход, эту 
дыру личного, требуют более основательных средств борьбы с ним. Так 
что Илья в каком-то смысле работает не с историческим знаком в данный 
момент (потом он, естественно, «историофицируется», но это сделают уже 
критики и контекст), а с личным, культурным.

КБ: Но зная Алика, видя его глаза, мы понимаем простейшую вещь, что в сущно-
сти, принцип рефлексии, то есть концептуализм, ими разработан и впитан. 
Они сами, как рыба в воде, плавают в этом деле. Что такое «Сталин и музы» 
и все остальные знаки? Они же прекрасно знают, ведь это же не то, что 
они нарисовали, а ведь это же они принесли на выставку, и там сотни этих 
американцев, как в очереди на Глазунова, ходили смотреть эти картины. То 
есть они делали свои картины уже вместе с очередью. Эта картина сделана 
на гигантского американского зрителя, который в курсе дела всего этого 
по газетам и т. д. Это не то, что абориген привез кенгуру. А он привез тот 
самый миф, который уже известен. Почему такой бешеный успех, потому 
что мгновенное понимание. Апельсинов ждали – вот они их и дали.

МН: Вот я это и имею в виду, когда говорю об историзме текущего момента и 
работе на переходе от «лакировки» к конвенциолизации.

БК: То есть одна из причин их успеха состоит в том, что они умеют смоделиро-
вать ситуацию американского художественного рынка, ситуацию американ-
ского массового сознания.

МН: То есть если в работах Ильи содержится всегда некое положительное непо-
нимание, весь этот огромный корпус непонимания…

БК: Да, фигура непонимания…
МН: Да, это тот воздух, где можно дышать, пространство промежутка между зна-

ками, то К/М работают на прямо противоположном приеме. Они работают 
на понимании.



- 240 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КБ: Да, на воздухе понимания. Потому что комплекс непонимания не суще-
ствует, он давно уже взорван. Там уже ты давно проехал по этой дороге 
непонимания, все проломил, там с Мондриана все это началось. Европейцы 
продолбили. Теперь все – понимание. Они работают на этом гениальном 
принципе, уже всем все понятно. А хули мы тут…

МН: С другой стороны этот тип работы маркирует другую эстетику, более социо-
логизированную, политизированную в своих означающих.

КБ: Это трудно сказать. Ведь мы знаем хорошо нашу сферу рефлексии, причем, 
маленького круга, достаточно изолированного. Мы совершенно не можем про-
гнозировать рефлектированную сферу музейного западного истеблишмента.

МН: Но ведь для нас важна проблема нашего собственного «я», мы боремся с 
ним, пытаясь его как-то запутать, так, чтобы остались какие-то возможности 
дышать, будучи облепленными коммунальным телом, хотя мы и являемся 
его частью на каких-то уровнях и рефлексии, и телесности. А они работают 
уже на совершенно другом уровне.

КБ: Здесь есть еще такой аспект. Ситуация здесь, где никакой реальности 
культурного помещения работ не существует, отличается тем, что вещи 
выступают в своей абсолютно неясной индеферентной форме по отноше-
нию к культуре. Конечно, каждый художник надеется, но он надеется как 
бы по-человечески, актуально он не видит своих работ ни на выставке, ни 
в собрании, ни тем более в контексте других работ, особенно музейных. 
Там эта ситуация прямо противоположная, если не считать альтернативной 
культуры. В принципе, всякий хочет попасть в галерею, из галереи в музей 
и остаться в культуре. То есть атмосфера нормального функционирования 
– как на автомобильной выставке – является нормой. Поэтому мы не знаем 
степень рефлексии Комара и Меламида. Не на искушенного зрителя, а 
музейнодилерскую часть этого аппарата. Тут наверняка просчитана бес-
конечно точная рефлексия, и поэтому, несмотря на то, что здесь безусловно 
изготавливаются якобы художественные продукты, они в нашем сознании 
все время двигаются в сторону чисто человеческой и вообще всякой онто-
логической поебени, мишуры, обсуждений и прочее. И только вы, возвра-
щаясь к идее жанра, пытаетесь сформулировать и обосновать хоть какую-то 
художественную их автономность. Ведь, действительно, если это искусство, 
то оно формообразуемо, если же нет, тогда мы просто можем говорить  
о политике и т. п.

МН: Верно. Но для нас всегда актуален субъект установки, в культуре он всегда 
актуален. Это неповторимая личность, его способности движения, свободы 



- 241 -

- ТРИАЛОГ О КОМНАТАХ -

и так далее. А там уже идет речь о работе с объектами – совсем другое.
КБ: Да, с объектами. Никому не важно, что К/М думают, или важно потому, что 

они приложения к картинам, вот, он, например, любит жареного цыпленка…
МН: Да, но в каком-то смысле мы здесь уравняли деятельность К/М и Глазунова. 

Здесь на Глазунова стоят очереди, а там на К/М.
КБ: Но там это Грандарт и предмет истории искусства.
МН: Но черт его знает, ведь для всех этих людей, для интеллигенции, а совет-

ская интеллигенция – это известно, что это такое, для них это тоже гран-
дарт. Да и вообще вершина грандарта упирается в Джоконду, туда ведут все 
дороги, в сферу банального, где тратятся самые большие деньги.

КБ: Но в случае с Глазуновым и К/М это не так, это однозначно разные уровни. 
В защиту К/М все время делается сноска на русскую метафизику, запечат-
ленную в русской изобразительной классике прошлого века. То есть как бы 
все время говорят: Да, он кривой, но уверяю вас, это не просто кривизна 
носа, а это их такой этнический признак, а на самом деле они там достают 
мед из дупла с помощью этого носа.

МН: Вот я знаю такой интересный эпизод. У Баха было много сыновей, и, как 
известно, среди них был Христиан, которого прозвали «Лондонский». И па-
паша Бах про него где-то написал, что, вот у меня есть один глупый сын, это 
Христиан, который наверняка добьется счастья в жизни. И он действитель-
но уехал в Лондон и получил там невероятный успех. Его музыка достаточно 
банальна, проста, чтобы иметь успех. Он там разбогател и процветал. Такой 
удачный вариант Моцарта. Понятно, что одни просто глупы, как Христиан, 
другие контролируют свою глупость, играют с ней, как К/М – это считается 
высоким искусством.

БК: Мне кажется важным, что у нас получается функциональная путаница. 
Потому что они делают эти картины, эти предметы с точной предметной 
очерченностью, которая не нуждается в излишней метафизической пере-
груженности, потому что они живут в мире культуры.

КБ: Да, потому что сама культура берет на себя все функции метафизики, им не 
надо ее обосновывать.

БК: А мы живем в другой ситуации и то, что мы причисляем себя к альтерна-
тивной культуре, это не правильно, потому что на самом деле у нас нет 
альтернативной культуры. Мы существуем в полном культурном вакууме. 
У нас есть просто судорожное усилие воссоздать какую-то тень или об-
раз культурной определенности, которая необходима для нормальной 
жизни.



- 242 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КБ: Но этот образ, который восстанавливается, немедленно подвергается само-
рефлексии и саморазрушению.

БК: Конечно, и поэтому проблема границ приобретает уже какое-то космиче-
ское значение.

МН: Да, и уровень критики совершенно другой.
	 Та модель, которую описал Илья, когда работа предполагает и очередь  

в зал, то есть работа с объектом установки, предполагает и другой уровень 
критики – обсуждаются в первую очередь общественно политические и 
нравственные структуры, то есть ставится под сомнение и обсуждение этот 
объект с точки зрения его культурности, а эстетические проблемы как бы 
уже решены, поскольку авторам удалось, так сказать, пройти экзамен на 
профессиональную, эстетическую пригодность. И Комар с Меламидом,  
и Глазунов дают для критики феномен очереди, объект установки, с ко-
торым и имеет дело критика. Им, этим художникам, удается нащупать и фор-
мализовать момент суперэго, под влиянием которого начинается «оживле-
ние в зале», радения, экстазы и прочее.

БК: Так что же, все дело в популярности?
МН: Скорее, в типичности и преобладании вида, вроде того, что в Москве боль-

ше воробьев, чем синиц, но от этого воробьи вовсе не хуже синиц. Хотя, 
как известно, при жизни у И. С. Баха особой популярности не было, ему эту 
популярность сделали романтики.

КБ: Дело в том, что Алик и Виталий используют еще один могущественный 
приводной ремень – это ностальгию и образы детства. Ведь вся русская 
литература и прошлого века, и начала этого обязательно прошла через 
воспоминания о детстве, каждый писатель написал свое детство. Детство, 
Отрочество, Юность, детство Темы и т. д.

БК: Детские годы Багрова внука.
КБ: Или горьковские произведения. Любопытно, что я пробовал читать все это, 

но чувствовал, что невозможно это прочесть, ну, что там написано, вот няня 
принесла там чего-то. Я не читаю это так, а просто: этот концепт называется 
«воспоминания детства – я их люблю». Я, например, не хочу читать воспоми-
нания детства, я их не люблю. То есть мне этот пакет вообще не нужен. Но 
я прекрасно понимаю, что когда был открыт жанр «воспоминания детства», 
который писался уже после сорока лет, мы получали действительно очень 
густой и формообразованный продукт со своеобразной мелодией – «пом-
ню как», и сама стихотворная шаманская сфера метрическая позволяла… 
поэтому когда Алик вступает на это могучее колесо, не знаю – колесо смеха 



- 243 -

- ТРИАЛОГ О КОМНАТАХ -

или как это чертово колесо воспоминаний, все это такая замечательно по-
ставленная призма, бинокль, что сразу все становится видно. Там сто раз 
уже все прочищено, ты наводишь на цифру два на объективе и все видишь. 
Вот даже наш сегодняшний момент, он у нас мгновенно распадается на 
будущее, на прошлое, и мы сидим в этом неясном мутном состоянии бес-
прерывной рефлексии, потому что мы пытаемся грести в месте, где мы ни во 
что не можем упереться. Зато когда мы проплыли что-нибудь, мы увидим, как 
толща времени превращается просто в скалу, в камень, на который мы смело 
можем опираться ногами. Мы получаем прозрачную прочность, в которой 
утонули все мухи нашего детства. И первый признак упоминания прошлого, 
что снимается самая болезненная, мерзкая сторона жизни – это рефлексия и 
проклятый вопрос: зачем, когда, что и т. д. В прошлом нет рефлексии. Когда 
Алик рисует стоящего себя с трубой и Виталика, мы не задаем вопроса, да ты 
что, охуел, что ли? Да все ясно! Только так! И как можно больше!

МН: То есть они не находятся в этом мучительном месте субъекта установки, в 
котором зарождается все силовое, эстетическое напряжение. Они в нем не 
находятся. Нам в этом месте мучительно, мы его ненавидим, но почему-то 
так получилось, что мы все время задаем эти вопросы: зачем и почему, и 
у нас установка на личность, на культуру, на гуманность, мы почему-то все 
время возбуждаем эту пустоту и работаем на этом.

КБ: Так, может быть, здесь ответ к этим комнатам состоит в следующем. Важ-
нейшим является момент смотрения сейчас. То есть улавливается сама 
секунда, сама вспышка – посмотрел и подумал: «Да пошел ты на хуй!»

МН: Да, то есть «здесь-и-теперь» – опять эта хайдеггеровская формула.
КБ: Вот, вот.
МН: Да, и у Вас это великолепно отрефлектировано в комментариях в одной 

работе, я имею в виду «Выставки одной работы», где этот план «здесь и 
теперь» отрефлектирован как жанр.

КБ: В то время как нормальное искусство всегда аппелировало к прошлому, на-
зад. И прежде всего сравнение: вот ты нарисовал жука, а плохо нарисовал, 
у Рафаэля краска лучше. То есть нормативным является приведение всех 
отцов, то есть догмат отцов в поведении сына.

МН: Конечно, это очень стабильная мифологема оценки.
БК: Интересна роль прошлого в создании мифа. Бессознательное – это или 

глубины личного мира или историческое прошлое. И миф коренится в бес-
сознательном.

КБ: Да, вообще к феномену прошлого. И если так рассматривать комнату, то это 



- 244 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

ведь тоже воспоминание о персонаже, воспоминание о каком-то прошлом – 
страны, культуры, то есть, были такие времена, когда люди так жили и когда 
они именно так представляли себе свое собственное существование, свои 
перспективы.

МН: Это, конечно! Но ты сейчас очень сильно залезаешь в план содержания. 
Мне все-таки кажется, что вот это место, где мы сидим, место эстетической 
деятельности, это такое место сварки, где все время огонь, и это «здесь-и-
теперь» и есть этот сварочный огонь, то есть, страшно тяжелое и неприятное 
место. И нам трудно охватывать те массивы, блоки, которые свариваются.

БК: Но тут, в «Комнате», через что происходит актуализация «здесь-и-теперь»?
КБ: Может быть, потому, что все липа, все плохо?
МН: Да, да.
КБ: Как в этой газете было сказано, что все дрянь, все говно!
МН: Да, этот кусок из Вашего текста. То, что они привели именно его, это гени-

ально, это точная реклама нашего места как субъекта установки.
КБ: Ну да, мы делаем говно, чтобы они о нас там говорили.
МН: Но это ведь не всегда говно. Ведь позиция «здесь-и-теперь» – это позиция 

как бы честная и нормальная. Когда возникает стабильность жанра, как на-
пример, в кухонной серии.

БК: Но все-таки поясни, через что происходит актуализация настоящего, 
«здесь-и-теперь»?

МН: Во-первых, через становление жанра, то есть неиспользование уже извест-
ного, что возможно только в том случае, если автор обладает критическим 
вниманием и широким критическим горизонтом, что дает ему контроль над 
ситуацией. Как я себе представляю «здесь-и-теперь»? Это такой паук, ко-
торый находится все время в алертном состоянии выжидания, его паутина 
– она везде как бы раскинута, и он чувствует все вибрации. И он находит-
ся в этом жутком напряженном состоянии постоянного ожидания. Он все 
чувствует и всегда алертен.

БК: Да, понятно. А что, нам сообщают такое паучье состояние, что ли?
МН: Да, просто мы находимся в таком состоянии всегда. Это наша эстетическая 

обычность.
БК: И теперь, когда мы смотрим на эту работу, комнату…
КБ: То узнаем это состояние?
МН: Верно, мы узнаем это состояние, и в каком-то смысле мы со стороны можем 

посмотреть на себя в этом состоянии.
БК: Но ведь актуальность настоящего состоит именно в том, что мы не можем 



- 245 -

- ТРИАЛОГ О КОМНАТАХ -

опереться на прошлое и мы не можем предугадать будущее.
МН: Да, только тут, в этой сварочной точке.
БК: А поэтому тогда настоящее осознается как то, во что просто упирается наш 

взгляд. Это просто как бы тупые предметы обихода.
МН: Конечно.
БК: То есть, если не рефлектируется план сознания, именно эти предметы 

обихода в нем, это значит, что сознание постоянно находится в актуальном 
настоящем. Оно просто говорит: это бутылка.

МН: То есть постоянно существует тавтология.
КБ: Да.
БК: То есть нет памяти, он не может ни обобщить, ни анализировать…
МН: Потому что сакральное имманентно кофейнику, оно всегда «здесь-и-

теперь» и страшно напряжено, постоянно горит.
КВ: Да.
БК: Конечно. И в этом символ отсутствия культуры. Потому что культура – это 

прошлое, прошло как бы не на самом деле, если принимать это деление на 
времена.

КБ: С другой стороны культура, некультура это…
МН: Но это такое сложное понятие, и так просто сказать, что культура – это про-

шлое… Ведь отношения культуры поведения существуют. Ведь в концеп-
туализме культура отношения – это очень напряженная составляющая.

БК: Конечно, я несколько утрирую. Но культура как традиция. Это уж точно.  
Это как почва.

МН: Конечно, как традиция – культура это прошлое.
БК: Да, это та почва, на которой мы стоим. Когда мы попадаем вот в это безу-

мие, которое…
МН: А тебе не кажется, что мы попадаем как раз в культуру отношений, потому 

что концептуализм и есть искусство отношений?
БК: Это так. Но это как бы робкая попытка воссоздать какое-то многообразие 

своего временного существования, отправляясь от изначальной путаницы, 
неясности, неопределенности, которая фиксируется как чистое настоящее. 
Это в принципе такое детское, инфантильное, безумное…

МН: Непонимание?
БК: Некое исходное непонимание, и у него есть много разных обличий, одно 

из них – это постоянное упирание взгляда в какие-то такие формальные, 
случайные предметы обихода. И когда сознание пытается воспроизвести 
себя в качестве культурного, то есть свободного.



- 246 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

МН: Тогда возникает артикуляция…
БК: Оно начинает как-то себя артикулировать, пытаясь выйти либо в традицию, 

либо в культуру отношений, как свою первичную стихию.
МН: Да, но культура отношений, это в данном случае наиболее адекватно самому 

концептуальному направлению, и говоря сейчас все это, мы опираемся на за-
коны жанра «культуры отношений», которые и являются для нас почвой.

БК: То есть, это тот минимум условий, при котором мы можем существовать.
МН: Да, но оставляя за собой «право свободы», потому что свобода состоит 

в артикулировании себя при том непонимании, которое тебе задает дру-
гой. Здесь она проявляется только так. К слову сказать, любопытно, что ты 
связал «детское», «непонимание» и концептуализм. Так получилось, что 
и Кабаков, и Нахова, и Булатов, и я в последнее время в виде рецензий на 
детские произведения завязаны с детской литературой. Мы с неожиданной 
стороны оказываемся все время бессознательно пропитаны детским вопро-
шанием как модусом существования.

БК: То есть, мы восстанавливаем свободное пространство существования, от-
правляясь от предельной несвободы, точнее сказать, от ущербности нашего 
существования, лишенности всего.

МН: Несложность – она всегда в запутанности, потому что если одно что-то ясно, 
то оно ложно, потому что вынуто из этой множественности запутанного.

БК: Тут начинают работать такие первичные ориентационные рефлексы, что, 
вот, мы ничего не понимаем, не соображаем, только видим какие-то случай-
ные обломки, рвань, и нам надо как-то мир снова воссоздать.

МН: Постоянное воссоздание мира, постоянное его строительство. Как дети в 
кубики играют. Или постоянное наложение этого сварочного шва в огне. 
Это как бы дзенское поведение. Когда учитель выходит перед учениками, 
делает какой-то жест или кого-то бьет и уходит, то ученики остаются как бы 
в совершенно свободном пространстве непонимания. Ведь он не говорит, 
что «в пять лет мы должны сделать то-то и то-то» или «Бог есть то, а не 
это». Он этого не говорит, а делает серию таких странных артикуляций, и 
ученики совершенно свободно могут в течение месяца, двух, до следую-
щего урока как бы думать и артикулировать самих себя, свою собственную 
личную мифологию, становиться. Они сами становятся, а не под влиянием 
этого суперэго, общего мифа. Здесь такой принцип. Такая методология 
обращения со зрителем. То есть, в каком-то смысле в каждом эстетическом 
акте Кабаков является вот этим учителем, который дает нам возможность 
артикулировать собственный миф.



- 247 -

- ТРИАЛОГ О КОМНАТАХ -

БК: А в комнате как мифе, в чем мы видим его жест?
МН: Но может быть и негативная артикуляция, которая переходит в позитивную, 

когда идет постоянная трансформация этого предмета, выявление его и от-
брасывание. Но это отбрасывается в культуру, в традицию, это все будет там 
сохранено, как мы вот сейчас отбрасываем свое непонимание как состояние 
в этот текст. Но для нас, для того, чтобы сохранилась свобода референтного 
круга и самого художника, момент отбрасывания вещей всегда необходим. 
Каждая вещь должна сохранять в себе возможность быть отброшенной.

КБ: Да, здесь есть еще очень важный аспект, проблема «я» и «не я». Потому что 
при такой установке максимальным являются не те известные формы, нормы, 
к которым можно отнести суждение, что это такое, для чего и так далее, а пре-
жде всего остается в пределе сама точка «я», которая является единственным 
и совершенно свободным несчастно брошенным критерием всему, что ему 
предлагается, в данном случае в виде произведения искусства.

	 Здесь еще дело усугубляется тем, что речь идет об улетевшем персонаже, 
и начинается такая комическая и спекулятивная игра в форму, что это он 
улетел, а я вот здесь стою и смотрю: вот это его комната. То есть, момент 
такого постороннего раздевания, что ли. Конечно, понятно, что это мог бы 
и я быть… Но во всяком случае, это он. Вот как машину ударили, это «его» 
ударили, его машину, а не мою. То есть, момент раздвоения «я» и «он», при-
чем в амбивалентном таком варианте, присутствует в этом комнатном мифе. 
Дело еще в том, что когда мы смотрим на картину, мы ведь уже утратили мо-
мент нарисованного, мол: «А, это он нарисован, Людовик XIV», мы этого уже 
ничего не видим, а видим портрет школы XVII века. Произошла типологиза-
ция, и уже все, для нас уже, как, например, вот с этой картиной Янкилевско-
го: мы не видим, что там нарисовано, а сразу причисляем ее к типологии. 
Тем самым как бы имеется очень сильный и напряженный инстинкт восста-
новления «другого» и «я» в качестве зеркальности.

МН: В качестве существующего, экзистирующего.
КБ: Да, не я – искусствовед, знающий типологию, а я, который должен ответить 

на ситуацию: что это тут мне говно какое-то показывают?.. Конечно, можно 
понять. И это тоже вопрос актуальности и вот сиюминутности «здесь-и-
теперь», потому что однозначно можно сказать, что пройдет каких-нибудь 
15–20 лет, и здесь уже никакого «я» не будет, это будет просто инвайро-
мент провинциальной русской школки и т. д. 

МН: Вряд ли так, потому что концептуализм в Советском Союзе – это вещь не 
случайная, она соприродна нашей системе, нашей социальной среде, где 



- 248 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

место предметности очень маленькое. Мы, собственно, живем в концепту-
альном пространстве.

КБ: Ну, я так просто это говорю, конечно. Во всяком случае, истории свойствен-
но, удаляясь в прошлое, закрывать все проблемы «я». Единственной ком-
пенсацией здесь является то, что при каждом прошлом есть то настоящее, 
которое будет. И очередные три идиота в следующем будущем продолжат 
эту ситуацию, будут сидеть, обсуждая проблему «я» и «теперь», указывая  
на мертвые изделия прошедшей эпохи и т. д.

БК: То есть, получается так, что критерием, как сказал бы автор статьи в «Сов. 
культуре», подлинного искусства является, говоря школьным языком, 
обсуждение вечных проблем: проблема «я», проблема свободы и ее вос-
создания в каждом конкретном «здесь-и-теперь». И в каждой работе это 
видно: решает ли художник именно эту проблему. И работа претендует на 
то, чтобы войти в арсенал культуры только при этих условиях.

КБ: Алик в одной статье пишет с большой иронией о нарциссизме и вообще  
о проблеме «я», мифе «я».

МН: Но почему нарциссизм, разве «я» сводится к этому?
БК: Ну, допустим.
КБ: Предполагается, что фиксация на «я» в понятии нарциссизма – это есть  

в контексте этой статьи неэффективное начало, то есть…
МН: Эффект нарциссизма в отстранении от своего «я»: человек любит себя  

в другой материи, это же не экзистенция «я»…
КБ: Да! Во всяком случае в контексте Алика нарцисс обо всем может судить,  

он иронист по отношению ко всему, кроме самого себя. В другом месте 
говорится, что принцип жизни состоит в снятии своей «самости». То есть,  
как раз в прекращении действия этой точки «я».

МН: Но ведь смерть снимает эту «самость», что ж тут заранее-то?..
КБ: Да, что ж мы будем ее заранее снимать?.. (смех).
МН: Я думаю, что это непродуктивная точка зрения. Как раз в этой странной 

борьбе, в постоянном висении в воздухе этого «я»…
КБ: Конечно, я делаю большую разницу в понятии «я» и объективации «я».
МН: У них не экзистенциальное отношение к «я».
КБ: Иронизируй над собой – это значит относись к себе как к объекту. Но я 

ведь не объект (конечно, и объект тоже, но не для себя), для себя я только 
субъект.

МН: Постоянный субъект установки.
КБ: Конечно, это аксиоматично и не может быть подвержено никакому серьез-



- 249 -

- ТРИАЛОГ О КОМНАТАХ -

ному сомнению. Принцип нарцисса и «я» – это две разные вещи.
МН: Это уровень суждения девятнадцатого века, где-то на уровне Фихте, когда 

«я» сводится к нарциссизму.
БК: Но они пытаются построить свой упрек через самоиронию.
МН: Экзистенциальная аналитика рассматривает совершенно другой уровень 

отношений.
КБ: С другой стороны, проблема двух авторов, она, собственно, об этом и го-

ворит. Два автора, работающие как один, непременно должны относиться 
друг к другу как к объекту. С величайшей степенью иронии по отношению 
к другому, и другой не может позволить в присутствии другого говорить о 
себе серьезно. Если бы мы, допустим, начали вместе рисовать книжку, то 
смешно было бы сказать, что я чувствую там что-то, я ничего не чувствую. 
Просто: вот так идет лучше, давай здесь добавим… То есть, имеются момен-
ты, как у Кукрыниксов,– принципиальное отсутствие позиции «я». У Алика 
это гениально отрефлектировано. Как прекращение действия «я».

МН: Они ближе из-за этого к области мифа, к коллективному сознательному, 
они как бы там целиком задействованы.

КБ: Да, когда их два – уже начинается это втягивание.
БК: Мне кажется, что в этой их декларируемой самоиронии… Она постоянно 

находит какие-то предметные воплощения, поскольку у них хотя бы фор-
мально много работ типа иронических автопортретов – себя в качестве 
авторов. Им это необходимо как форма для выражения своей рефлексии.

МН: И потом ведь их линию продолжили в Москве «Мухоморы», особенно  
их «Золотой диск».

БК: В плане групповой самоиронии?
МН: Да, и работы с внешним мифом.
БК: Мифологизация авторского «я» – в этом смысле.
МН: Да, такое влипание в пантеон. И поэтому они оказываются очень уязви-

мы при смене конъюнктуры: трудно сразу перестроиться, основываясь 
на стилизации, а не на спекуляции. Спекулянту совершенно все равно, на 
чем спекулировать, он погружен в технологию, а не в предметность, а для 
стилизатора – это серьезная проблема перестройки, так как он работает 
с результатом, с поверхностью. И вообще как группа, когда дует ветер, то 
«групповые» паруса, естественно, чувствительнее по отношению к этому 
ветру, зависимее. А если буря? Когда человек один, у него больше свободы 
действия. На них же как на группу оказывается большее давление.

КБ: Пойду поставлю чайник.



 -  КОМНАТЫ. 1987 -

БК: Мне кажется, что там, где работает группа, совершенно другая психология.
МН: В этом есть какое-то шаманство.
БК: Наоборот, шаманством чревато индивидуальное творчество.
МН: Как? Шаман не может быть один. Он индуцирует, подключает целую группу.
БК: Но ведь это же публика.
МН: Но в акте шаманства публика становится соавтором.
БК: В таком случае, это претензия и к тебе.
МН: Да, но шаман переживает какие-то реальные состояния, программы, а у нас, 

я имею в виду «КД», всегда как бы указание на пустоту. Если мы и занима-
емся каким-то шаманством, то только тавтологическим. Мы не прорабаты-
ваем никогда никаких готовых мифов.

КБ: Да, это очень важно. Уникальная ситуация и почти необъяснимая, нуждаю-
щаяся в дополнительных контекстах нашей судьбы, состоит, может быть, 
в ситуации, когда эта деятельность, это продуцирование вообще никак не 
связано ни с какой реальной встречей, альтернативой какому-нибудь реаль-
ному художественному полю, художественной среде. Даже вот эти «инде-
пенденс» начала века или Сезанн и т. п. Только по видимости кажется, что 
это маргиналы духа. На самом деле ведь это люди, непрерывно таскающие 
свои картины в салоны. Это часть художественной жизни,– отверженная 
часть, это другое дело,–например, это то же самое, как после изготовле-
ния каждой картины вот на телеге она бы ехала на выставку, и там бы 
она встречала какие-то насмешки зверские, то есть происходила какая-то 
реалия бытия. Я хочу сказать, что наша ситуация является поневоле мета-
физичной в самом точном смысле и является не уделом каких-то решений 
(мол, закроем люк, задраим и никогда больше не будем вылезать), а это есть 
некоторое отражение двузначности и нашего социального существования, 
где разделенность идет еще со времен петровских реформ, где отдельно 
существует государственность и отдельно частная жизнь, которая не имеет 
никакого окна. Или ты идентифицируешься с построенным Петербургом и 
стоишь на балконе, или тебя заливает водой и ты не понимаешь, зачем тут 
Петербург построен, когда… (конец записи).



И. НАХОВА

---------------------
ЧЕТЫРЕ КОМНАТЫ
---------------------

1984–1987





- 253 -

- ЧЕТЫРЕ КОМНАТЫ -

ОПИСАНИЕ КОМНАТ
------------------------------

1. Все комнаты были сделаны при большом непосредственном участии  
Дмитрия Черногаева. Автор приносит ему искреннюю благодарность  
за совместную работу.

2. Все комнаты строились не в мастерской, а в обычной жилой квартире (!). 
Переход в необычную искусственную среду.



- 254 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА № 1 (1984 г.) (размеры 397х420х257 см) была целиком выклее-
на белой бумагой, все стыки пола со стенами и стыки стен между собой были 
слегка закруглены. Вход в комнату также был завешен бумагой и составлял одну 
плоскость со стеной. Комната была ярко и относительно равномерно освещена 
двумя галогенными (нагревающими воздух) лампами, крепящимися на 2-х полках 
у входной стены почти на уровне потолка. Рефлекторы ламп были направлены 
на боковые стены так, что свет, отражаясь от белой поверхности, заливал все 
внутреннее пространство комнаты. Это пустое белое пространство (по ощущению 
зрителя и замыслу автора), не имеющее визуальных границ и размеры которого 
невозможно было оценить взглядом, строилось по принципу «разлетающейся 
и раскручивающейся чаши». Зрители находились на дне «чаши». Внутренность 
«чаши» (пол и стены комнаты) была выклеена вырезами фигурок из модных 
западных журналов начала 70-х годов – подчеркнуто ярких, блестящих и красоч-
ных. Фигуративная архитектоника «чаши» была построена из концентрических 
кругов разной высоты. Плотные мозаические круги центра (фигуры резались 
поперек) сменялись разряженными и вытянутыми кругами периферии пола, 
переходили целыми фигурками на стены и далее уже на стенах фигурки распа-
дались разрядкой в ширину (резались вдоль). Каждый зритель, находясь в этом 
пространстве, как бы становился еще одной фигуркой, знаком, что еще более 
подчеркивало размытые границы белого света.



- 255 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -







- 258 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА № 2 (1985 г.) строилась в той же комнате, что и № 1. После того, 
как она была целиком выклеена белой бумагой, на белые поверхности наклеи-
вались черные и серые листы бумаги разных форм с тем расчетом, чтобы соз-
давалось впечатление игры пространства, где черные куски с разных смотровых 
позиций читались то дырами, то плоскостями – за счет использования дополни-
тельного серого цвета, дающего «толщину». То же самое происходило  
с белыми участками поверхности.

В отличие от комнаты № 1, где зритель был в неопределенном по жанру 
пространстве, в этой комнате зритель чувствовал себя в пространстве, полно-
стью построенном по принципу картины.

Освещение было таким же, как и в комнате № 1.



- 259 -



- 260 -



- 261 -



- 262 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -



- 263 -

- ЧЕТЫРЕ КОМНАТЫ -



- 264 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА № 3 (1986 г.) строилась там же. В этой комнате, в отличие от 
предыдущих, были оставлены на своих местах все предметы обстановки: пись-
менный стол, табурет, мольберт с картиной, динамики от проигрывателя, при-
слоненные к стене картины, люстра и настольная лампа. Все это было обклеено 
белой бумагой, включая окна, подоконники, батареи и т. д. При демонстрации 
комнаты была включена одна настольная лампа, направленная на балконную 
дверь. Следуя источнику света, все поверхности комнаты и предметов запыля-
лись черной краской: если выход на балкон был совершенно белый, то вход  
в комнату был черный (запыление шло по растяжке от черного до белого). 
Дверь на балкон была чуть приоткрыта. При желании зритель мог открыть 
дверь и увидеть абсолютно черную поверхность, закрывающую выход  
на балкон.

По замыслу автора в комнате должен был создаваться эффект «изобра-
женного освещения».











- 269 -

КОМНАТА № 4 (1987 г.)
Сделана там же. Ничего не выклеивалось. Все в комнате оставлено на 

своих обычных местах – до мелочей. Хаотически по предметам, стенам, потолку 
и полу приклеивались куски черной бумаги неопределенных форм. Таким обра-
зом, что все пространство комнаты наполовину было закрыто этими клочьями.

В результате возникал эффект перевертывания «фигуры» (комнаты) и 
«фона» (черной бумаги) – и наоборот. Этот эффект возникал из-за хаотичности 
развески и выклейки черных бумажных клочьев и точного баланса (1/2 : 1/2), 
«выключенного» черной бумагой и незаклеенного пространства.

На фото И. Нахова, И. Бакштейн, Г. Черногаева, А. Монастырский,  Г. Кизевальтер, 1986.



- 270 -



- 271 -



- 272 -



- 273 -



- 274 -



- 275 -



- 276 -



- 277 -



- 278 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

ОБСУЖДЕНИЕ КОМНАТ И.  НАХОВОЙ
----------------------------------------------
В этот раздел входят интервью, взятые И. Бакштейном у зрителей, видев-

ших вторую и третью (только Чуйков И.) комнаты. Интервью брались непосред-
ственно в комнате, в процессе ее осмотра, кроме Чуйкова, с которым беседа 
проходила в его мастерской (прошло два-три дня после того, как он посмотрел 
работу). Список сокращений дан ниже. В редактировании текстов интервью 
принимали участие О. Зиангирова и Д. Черногаев.

Бур – Бурджелян Ю.
К – Кабаков И.
Г – Гороховский Э.
П – Пригов Д.
Ж – Жигалов А.
Ч – Чуйков И.
С – д'Лорман Э.
Б – Булатов Э.
Вас – Васильев О.
М – Макаревич И.
И – Бакштейн И.
Н – Неопознанный

М:  Если сравнивать с той работой (с первой комнатой – И.Б.) – и в этой, и в той 
создается медитация, но там, если разобрать технически действие на меня 
– войдя в изолированное пространство этой комнаты, я был начисто лишен 
спокойствия, настолько сильный сгусток изображения, так оно давило, что 
я как бы оказался в толпе – ну это естественно, это первая реакция.

И: Да, да, да.
М: Но я не знаю, сознательно или нет, но потом выключался свет, чтобы дать 

зрителю сосредоточиться. Пауза была, потому что я не мог выдержать долго 
такого напряжения. И вот во тьме находил зритель заслуженный участок 
спокойствия. И эти фигуры начинали всплывать постепенно, то ли были 
отпечатаны на сетчатке по контрасту, то ли просвечивали блуждающие от-
светы.

И: Сколько эти лампы могут гореть непрерывно?
М:  Я думаю, что минут десять. А здесь и в этом контрасте насыщенности и не-



- 279 -

- ЧЕТЫРЕ КОМНАТЫ -

выносимости этого пространства, мрака, когда агрессивное пространство 
вспыхивало только такими участками, которые в сознании отпечатывались 
и работали очень сильно. В контрасте с той работой эта работа совершенно 
не нуждается в таком переключении. Она уже есть довольно сильная роман-
тическая иллюзия, руинированное пространство, в котором медитация дана 
непосредственно. Неправильно разрушить этот момент, момент тишины.

И:  А почему ты сказал, что в первой комнате был поп-артистский момент?
М:  По сравнению с этой, поскольку там были разбросанные коллажные пятна, 

фигуры, внешняя эстетика, я не имею в виду внутреннюю структуру, она не 
поп-артистская. И вот, сильнейшее ощущение, вытеснения, что эти мелкие 
изображения, которые можно рассматривать. Но не надо давать зрителю 
рассмотреть, то ли ограждением, то ли условием, чтобы они завораживали, 
мучили, т. к. их нельзя рассмотреть поближе, и все изображенное в этой 
комнате и есть такое ограждение того, что хочется рассмотреть во сне, 
во внешнем мире, и это создает внутреннюю дисгармонию сознания. Это 
следствие этой работы, которое я так свободно высказываю, поскольку это 
является каким-то Ириным пожеланием, которое она высказала в работе и 
которое так на меня действует. Вот.

И:  Какая-то логика в этом прослеживается? А какое-то развитие жанр комнат 
предполагает, или этими двумя комнатами все исчерпано?

М:  Смотря как посмотреть на это. Если рассматривать две эти работы, то они 
между собой уравновешены. Первая – это момент раздражающий и нуж-
дающийся в контрастном состоянии, здесь этого нет. За счет эстетической, 
тонкой передачи серого и черного и получается, возникает такой музыкаль-
ный момент, в ритмике пятен, в рассмотрении полос, в их длине, это такая 
мелодия, грустная, это очень сильное ощущение. А там был шум, хаос такой.

И:  Сохраняется ли здесь, в комнате обычное отношение к изображению, как к 
картине?

М: Здесь эффект в том, что кубатура комнаты нарушена структурой изобра-
жения, оно сферическую имеет тенденцию, изображение, вот в этом есть 
обманка, иллюзия, кривое зеркало, в этом есть изначально момент роман-
тический, затейливый, как бы грот. Поэтому пространственное построение 
– тоже удачный момент работы.

***



- 280 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

И: Идите сюда. Разувайтесь.
К: Разуваться, да.
Г: В носках.
И: В носках. Искусство требует чистых ног.
Г: Носков.
К: Здесь очередь? Надо брать билеты?
Г: А бывает так, что носки грязней, чем пол?
И: Вот там отодвигаете и туда проходите. А потом включается свет.
Г:  Да! Замечательно!
К: Да!
Г: Немного побыть в этой комнате и можно с ума сойти – от контраста такого 

сумасшедшего.
К: Здесь галогенные лампы стоят, мощные галогенные лампы.
Г:  Она теперь комнату превратила в объект искусства.
И: Ну как бы да.
К: В общем я не знаю. Пытаешься мыслить технологически. Меня смутил ритм. 

Такой бывает – киксоватый, измельченный ритм. Все же сделано на очень 
хорошем дыхании, а вот этот ритм, вот этот (указывает на «дверь» –  
И. Б.) – такой тощенький. Но это неважно. Если бы он на своем месте 
был… Что-то есть вот с этим пятном. Мне кажется, в самой концепции не 
совсем ясно было. Обе эти крестовины – эта, эта, эта и эта. А что это? – я 
не угадываю давления. Здесь везде очень сильное давление – оно давит 
и тебе легко. Здесь – понял, здесь – замок, здесь где сидел Монте Кристо 
– понял, здесь – ну свобода, бля, о чем говорить, это понятно, это промежу-
точное и стены нет и свободы нет, как в автомобиле – едешь мимо пустоты. 
А вот это («дверь» – И. Б.) что?

И: Это «выход». Другое дело – насколько убедительно он организован.
К: Хотя вся горловина мне очень нравится. Переход из развалины и руин 

сюда… замечателен. Переход нижний, дыра, вообще вся оболочка очень 
хорошая. Если не считать очень неприятных ассоциаций с ушами и с мор-
дой. Это есть немножко. Вот два уха, как бы рожа такая, т. е. человеческий 
такой овал. Ну, это может субъективное, я не настаиваю. Но самое главное, 
неясность, плавание вот этой вещи. Не ясность. Мне кажется во внутрен-
нем образе… Вот, собственно, и все. Замысел как всегда замечательный. 
Накопив огромное количество светлого вот в этом месте, в потолке и здесь, 
мне кажется, не хватает одного накопителя и черного. Для большей мощи. 
Вот это – могло быть черным. Но это очень тонкий и опасный момент. Я все 



- 281 -

- ЧЕТЫРЕ КОМНАТЫ -

время спотыкаюсь об это место («дверь») и вот здесь арка – почти иллю-
стративная… Эдик, я извиняюсь, я все время бормочу. А как тебе кажется?

Г: На меня это вообще производит в отличие от твоего восприятия, такого чисто 
метафизического, на меня это действует более конкретным образом, вся эта 
штука. Я вижу в этом апокалиптический настрой, для меня это такой мест-
ный конец света. Я даже более конкретно скажу – самолетная катастрофа. 
Вот этот момент удара.

К: Хорошо.
Г: Понимаешь – момент удара, когда лопается, все лопается и человек видит 

свет, который одновременно является концом.
К: Замечательно.
Г: Вот, мало того, я даже вижу конкретную конструкцию этого самолета, и меня 

не смущают эти двери потому, что я вижу это лобовое стекло. А это просто 
салон.

К: Салон.
Г: Мы смотрим из кабины.
К: Интересно.
Г: Мы сидим в кабине.
И: Очень интересно.
Г: Понимаешь, тут произошло столкновение, и потому тут все бесформенно.
И: Ты входишь, ты же в эту стену упираешься.
Г: А там еще ничего не случилось, там еще не знают люди, что уже конец. По цве-

ту этот серый напоминает серую алюминиевую самолетную обшивку, а чер-
ный – одновременно символический,– взрыва, конца, в контрасте с белым.

К: Это – оторвавшийся хвост.
Г: Хвост. И белое – выход на свободу, мгновенную, но свободу. Гибель, да. А 

черное удерживает людей, хотя под ногами все расползается, щель – это 
тоже конец. И вот такое совершенно жуткое впечатление.

К: Очень убедительно. Очень убедительно. Мысль о себе, летящем в самолете. 
Катастрофа.

И: Здесь, конечно, есть ощущение самолета.
Г: Я не знаю, я не думал об этом. Но это получилось, но гибельность этой вещи 

очевидна для меня.
К: Замечательно, замечательно, мне безумно нравится. Единственно – меня 

смущает эта ниша.
Г: Это рвущиеся окна, рвущиеся окна. Все это деформированные маленькие 

окна. И этот пол, который является полом самолета, и рвется по обшивке.



- 282 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

К: Замечательно. Очень…
И: Вот что значит точный образ. Он сразу подсказывает все детали.
Г: Вот этот миг, который человек фиксирует перед концом, вот он такой. Потеря 

всякого цвета, только все разрывается на черное и белое, и больше ничего.
К: Да, да, сильное впечатление, замечательно, подлинный, подлинный художе-

ственный образ. У Иры все в этом отношении гени… изумительно. Совер-
шенно слепая внутренняя акция, чудовищная энергия, мощь. Надо сказать, 
что меня поражает общий замысел, по мощи, по оригинальности, явилось  
и это реально, это есть.

Г: Мы влезли в картину, и теперь знаем, какая она изнутри.

***

И: А ту комнату ты помнишь?
Вас: Хорошо помню.
Б: Такие чудеса, превращения все время в пространстве. Только привыкаешь к 

одному – раз сразу.
Вас: Пожалуй, без очков даже лучше… мешают такому, косому зрению. Инте-

ресно, она это прямо на стене делала?
И: Нет, это просто черная бумага…
Вас: Нет, это я понимаю… Она клеила белую бумагу и по ней красила?
И: Бумага на этой стене, и на той, а здесь просто… и на все наклеивается чер-

ная бумага.
В: Да, красиво получилось.
Вас: Да, я почему спросил. Здесь эскизы невозможно. Только прямо.
И: У нее были такие картинки – схемы.
Б: Должны быть какие-то…
И: Конечно, она точно все сначала нарисовала, точный эскиз.
Б: Несмотря на невозможность, хочу сесть.
И: Садись, садись.
Б: Хотя это и не полагается.
И: Почему, это же ракурс другой.
Б: Ух, хорошо. Мне очень нравятся эти перевертывания все время. Жизнь в раз-

валинах.
И: Да, да… Но они не производят устрашающего впечатления?
Б: У меня, наоборот, впечатление эмоциональной приподнятости, видно, в ка-

ком возбуждении это делалось, каким-то таким энергичным возбуждением.



- 283 -

- ЧЕТЫРЕ КОМНАТЫ -

Вас: Если бы удалось потолок осветить также, как стенку, чтобы ровно.
И: Тут трудно добиться ровного освещения.
Б: Я думаю, что это не реально.
И: Первая комната была симметричной, и хотелось поэтому в ней добиться 

ровного освещения, а здесь поскольку свободная, то…
Б: Для меня есть трудность в полу, а стены очень хороши – это точно.
И: А прорывы читаются?
Б: Превращения предметов в пространство время, читается и все понятно.
Вот это явно как пространство, дырка в стене, а она на полу. Вот эта балка нормаль-

но положена, и эта нормально лежит. Вообще трудно доставать… Сложно с 
этими дырками… Там отчетливо… Вот эта здорово на полу лежит – белая.

И: Вот эта?
Б: Вот эта… Потому что горизонтали совершенно по-разному воспринимаются. 

Вот… Ну все равно. Живая такая штука. Мне очень нравится… очень нравит-
ся. Трудно организовать пространство вот тут – вот на горизонтали. А вот тут 
чтобы сделать горизонталь предметом и пробить ее в пространство – очень 
трудно, мы пространство никак не можем воспринять. Из-за этого трудности и 
вверху, и внизу. Это в общем-то такие соображения, просто впечатления.

Вас: Здесь еще одно превращение со стеной есть, которое точно можно вос-
принять. Чередование вот. Пол покрашен черным, а здесь белым, и серым 
окрашен. И почему-то это в каком-то ритмическом счете, за счет вот этого 
счета, вдруг съедается.

Б: Свободная ритмика, широкое свободное дыхание.
Вас: И она завораживает.
Б: Это очень такое редкое свойство. И это вот место организовано наиболее 

основательно. И здорово. Вот это переход… пол…
Вас: Очень, очень хорошо.
И: И мы долго думали над освещением. Какое – яркое или…
Б: Ну, на это можно делать скидки, потому что идеального освещения получить 

невозможно. А ведь образ возникает, образ того, что это такое, и образ 
сильный. Здесь же не требуется понять, ты чувствуешь.

И: Ну, это не психологические, а эстетические ассоциации какие-то возникают, 
какие-то аналогии в голову приходят.

Б: Аналогия здесь вполне реального пространства. Эти перевертывания пред-
метов пространства, этого же вполне достаточно. Но жизненный опыт гово-
рит нам, и все узнается и достоверно, это достаточно. А искать в искусстве, 
это дело десятое, если есть аналог, если сознание подсовывает аналог не 



- 284 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

из ряда искусства, а из ряда жизни, и возникают впечатления – это значит 
живая работа. Понимаешь, если подсовывают аналог, то это сверху, со сто-
роны и можно свертывать…

Вас: И узнаешь ее живопись, ее тему.
Б: И здесь какой-то, как бывает в таких работах, декларативных работах, есть 

какая-то радость, возбуждение от радости, от открытия. Это не обманывает, 
это то, что…

Вас: И есть еще такой критерий. Я тащился сюда усталый, как собака, просто 
все в сером свете видел. А сейчас я совершенно спокойно, снимается уста-
лость, значит, вещь вполне работает. Очень признак важный.

Б: Ира, конечно, героическая женщина. Это же все придется разбирать. А вос-
становить невозможно.

Вас: Это куски.
И: Здесь же важен эффект присутствия.
Вас: А пробовали снимать широкоугольником.
И: Пробовали «рыбьим глазом», он дает обзор градусов 130…
 

* * *

П: Математическая развертка комнаты.
И: Что больше работает – плоскости, объемы?
П: Все вместе, конечно.
И: А какие ассоциации срабатывают – психологические или эстетические?
П: У меня скорее метафизические. Да, сугубо, сугубо я не могу даже сказать ка-

кие преобладают: эстетические или метафизические. Вот, скажем, та (первая 
– И.Б.) комната у меня скорее вызывала психоделические ассоциации.

И: Да, да, да, понятно.
П: Я вообще люблю черное и белое. Я цвет гораздо меньше люблю.
И: Ну, да.
П: Хорошо.
И: Ваша общая оценка, с которой Вы начали. Как, кстати, Вы начали?
П: Еб твою мать – я начал.
И: А потом?
П: Как красиво.
И: Замечательно.
П: Я считаю, вот, два полюса: черное – это еб твою мать, а белое – как красиво.



- 285 -

- ЧЕТЫРЕ КОМНАТЫ -

* * *

И: Ты понимаешь?
Ж: Мне нравится. Мы буквально две недели назад делали комнату, квадратную, 

что замечательно. У нас было 16 позиций для самоотождествления, которая 
заключалась в последовательном расписывании друг друга и вписывании в 
стену до полного изничтожения.

И: Понятно, понятно.
Ж: Наталья стала в конце концов золотой, на золотом фоне, а я алым…
	 Все правильно, красный, золотой, черный фон и белое, все контрольные 

цвета были соблюдены… Хорошее есть в этом пространстве.
И: Да. А какое оно?
Ж: Оно всяческое – давящее, с попытками еще дыры предоставить.
И: Ну да.
Ж: Предусматривается возможность активного состояния. Сколько предусма-

тривается времени.
И: Времени?
Ж: Сколько лампы работают? По 10 минут?
И: Потом они щелкать начинают.
Ж: Здесь есть пещерность, то, что это уютная утроба – сказать нельзя, конечно, 

очень настораживающее действует, возбуждающе.
И: Да, да, да.
Ж: Как ты сам себя здесь чувствуешь, проведя здесь столько времени? Это 

самое интересное.
И: Поскольку я видел все этапы создания, мне, конечно, трудно, полная отключка.
Ж: Когда у нас был черный куб, с черной поверхностью, многие это переживали 

страшно тяжело. То, что здесь есть белого, достаточно как-то уравновеши-
вает резкость. Создается неоднозначность, когда получаешь мощный такой 
удар, столь измененное пространство, и здесь пространство как бы амби-
валентное, вот, вот эта его двусмысленность, она не позволяет зафиксиро-
ваться в каком-то положении, по отношению к черному, белому. А попытки 
объемности – единственная спасительная иллюзия, которая позволяет…

И: Удержаться.
Ж: Удержаться.
И: Это интересно.
Ж: В общем, симпатично, чисто визуально – это как бы черный куб между его 

полной деструкцией в процессе вырывания. Здесь зафиксировано как бы 



- 286 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

то состояние, когда из безнадежного черного пространства начинаются вы-
рывания, половинчатость состояния… Забавно.

* * *

С: Это создает очень особенную атмосферу. Я думаю, что это очень удачно сде-
лано, очень оригинально. (Да… Очень живопись…)* Она много работала 
над этим?

И: Это… Месяц, наверное…
С: Месяц?
И: Трудоемко очень…
М: (Когда она снимает все?)
И: Буквально через два дня.
С: (Да? Короткий срок…) И она все бросает или сохраняет целиком?
И: Я думаю… Это же голая стена… Как это… Это же…
С: Да, да.
И: В этой комнате… Она была вся обклеена. И она все сняла, и она лежит в 

листах… Другое дело, что этот клей…
С: (Клей?)
И: Клей резиновый… Он через полгода высыхает, и вся, вот, эта первая работа, 

она, вот, превращается, вот, просто в ничто.
С: Да, да.
И: То есть, я, вот что скажу, что в музее, вот, можно было бы, отгородить часть 

пространства, в зале…
С: Да, да.
И: И сделать такую конструкцию, и все, а тут, надо как-то вот…
С: Было бы очень интересно показать такие вещи, например, в галереях центра 

Помпиду, где показывают современные работы… Типично чтобы… Подхо-
дит… Да…

И: Я, по журналам, не помню таких буквальных аналогий…
С: Мне трудно сказать, потому что в галереях это редко бывает. Но такие… (Они 

делают не целиком комнату. Целиком редко). В основном, там есть вещи… 
Скульптура.

И: Да.

* Речь жен интервьюируемых дается в скобках.



- 287 -

- ЧЕТЫРЕ КОМНАТЫ -

С: Занавеси… Но такой… Это действительно… Это… А, все было придумано 
заранее, или…

И: Да, да. Был точный эскиз.
С: Да. (Да). Нет, очень здорово, это совсем другой стиль, чем в прошлом году.
И: Но такого ощущения чего-то мрачного нет? Чего-то жуткого?
С: Мы, может быть, ошибаемся, но, конечно… Это черное и белое, вообще, соз-

дает очень мрачное впечатление. А это нет. Не знаю, почему…
И: Нет?
С: (В прошлом году чуть-чуть повеселее было). Да, потому что были разные 

цвета, и… (Это было больше как шутка). Да…
И: Это интересно.
С: (А здесь…) Это более глубоко, более серьезно. (Даже больше трагизма 

здесь). Все абсолютно замкнуто и много белого и черного, и все-таки это 
не дает впечатления, что вы замкнуты. Нет. Но есть, наоборот, впечатление 
пространства.

И: Пространства…
С: (Очень красиво. Молодец она. Как всегда!) Она сама красила бумагу, или 

просто купили…
И: Красила.
С: (Красила?)
И: Красила.
С: (Очень красиво… Вообще. Во всех углах по-разному. Очень красиво. Моло-

дец. Да.) Это очень интересно.

* * *

И: Пожалуйста, ваши первые слова повторите…
Бур: Кстати… Что?
И: Ваши первые слова повторите, пожалуйста.
Бур: Ну, Нахова, колоссально. (Ага). Колоссально, замечательно. (Молодец! 

Лучше всего, когда входишь, и включается свет). Так она все наклеила, да?
И: Да.
Бур: Все наклеила. (Это бумага…). Или писала, подкрашивала?
И: Нет. Это раскрашенная бумага.
Бур: Ага, замечательно. (А можно было и не оклеивать, а только окно завесить).
И: Так, она так и сделала.
Бур: (А!). Так это что, сделано на основе ее этой живописи? Развалин?



- 288 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

И: Эти мотивы?
Бур: Да.
И: Тематически?
Бур: Да, тематически.
И: Это… Я не знаю…
Бур: Она знает. (Чего, красиво!) Замечательно, очень хорошо. Ось, ты видел, 

был такой стиль, называлось это суперграфика?
И: Да.
Бур: Знаешь… Вот это та же суперграфика. Принцип тот же.
И: Но там, все-таки, плоскость, а тут же…
Бур: Нет. Там весь смысл в переходе с одной плоскости на другую. И в захваты-

вании всего объема.
И: Да, да. Да, есть такая ассоциация, конечно.
Бур: Очень красиво. Очень красивы углы. (Да. Мне все нравится). Молодец! С 

такой широтой сделано… Это очень хорошо, просто очень хорошо. Странно, 
что она же выделывает, вытюкивает эти книжечки детгизские…

И: Да, да, да, да.
Бур: Там с цветочками, картинками, травками, где абсолютно отсутствует всякая 

широта, и она же делает так широко, и так… Замечательно, просто за-
мечательно. Очень красиво. (Но, главное, это уже, конечно, не сохранишь 
никак).

И: Так это… А что… И первая же тоже…
Бур: Нет, это надо снимать, просто. (А вы сфотографировали ее? Нет?)
И: Сфотографировали.
Бур: Надо снимать широкоугольником. Наверно, это можно снять широкоуголь-

ником, красиво, с захватами.
И: Да, даже искажения, как бы тоже они работают…
Бур: Как бы да.
И: Конечно.
Бур: Да… Угу… Очень хорошо, замечательно… И все клеила резиновым клеем?
И: Да.
Бур: Бедненькая.
И: Это тяжело, просто, физически.
Бур: Ну конечно. (Угу). Угу… (Да, Нахова…) Молодец, Ирочка. Да ей бы много 

комнат, она бы сделала целый музей.
И: Угу. А это читается?
Бур: Что?



- 289 -

- ЧЕТЫРЕ КОМНАТЫ -

И: Эта стена?
Бур: Читается, очень даже, да, конечно… Очень, даже очень хорошо.
И: Просто… Многим труднее было ее прочитать, допустим, чем эту, которая, 

вот…
Бур: Она немножко масштабно другая.
И: Масштабно другая…
Бур: Очень красиво, эти дыры в углу вот, и там тоже, очень красиво. И такие вот 

дыры, наизнанку. Одна, другая… Очень даже хорошо – изнанка дыры.
И: Нет, это как бы проход в черное пространство… белая стена, в черное про-

странство…
Бур: Ну да, я понимаю, да, да. (Нет, это понятно, что это – глубина).
И: Это глубина.
Бур: Да, да, да. (Потом как бы наоборот). Очень хорошо, просто очень. Оль, по-

лучим квартиру и сделаем такую комнату. А? Зовем Нахову…
И: Жить тяжело.
Бур: Что ты! Ося! Это кажется, что тяжело, очень хорошо в таком жить. Каждый 

раз, когда ты входишь, тебя это взбадривает.
И: Взбадривает как-то, да…
Бур: Это не то что, там, кухня – уютно, висят всякие фиговинки. А ты входишь и 

по мозгам тебе каждый раз! Замечательно, просто замечательно. Причем, 
можно воспользоваться этим же приемом – клеить. Клеить все. Тебе на-
доело, ты снял…

И: Снял.
Бур: И переклеил все по-другому. И пол можно прекрасно в это дело включить, 

выложить кафелем белым и черным, и серым. А стены докрашивать. Про-
должение. Чтоб ходить-то можно было… Ну, Ирочка, просто замечательно. 
(Угу). Мне даже кажется, что это она делает естественней, чем то, что она 
пишет.

И: Да?
Бур: Хорошо, что ее потянуло на эти объемы. Мне так кажется… Да… Может 

быть, это явилось результатом того, что она пишет.
И: В каком-то смысле…
Бур: Да, понимаешь. Но мне почему-то кажется, что это естественней. И та была 

интересная комната, а эта, мне кажется, еще интереснее… Просто здоро-
во… Ритмически так найдено, знаешь, вот эта щель большая, маленькая, 
большая, и в углу. Очень красиво.

И: Угу.



- 290 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

* * *

В: Я к вам сейчас еду, это самое, в метро листаю это д-дурацкие статьи…
И: Ну да.
В: И вот… Не думал, что сюда, вот, попаду…
И: Ты понимаешь, это как бы вторая такая комната. Она тут сделала первую, а 

она была другая, надо будет потом… было сначала показать фотографии 
чтоб было понятно… хоть как-то подготовить к тому, что это может быть.

В: Нет, это даже лучше.
И: Даже лучше… Да…
В: То есть я в иное пространство влетел.
И: Да, да, да, да. (смеются)
В: З-зачем снимать ботинки?
И: Ну да… Все очень удивляются… У тебя какие-то ассоциации чисто психоло-

гические?
В: Да! Да! Вот из-под абажура смотрю, вот, мне хочется все время куда-нибудь 

вот туда встать… наверх там…
И: Ну да.
В: То есть полная иллюзорность.
И: Ну да.
В: Теперь я уже начинаю другое видеть. Вот… С пространством штучки.
И: Да, да, да.
В: Поначалу, совершенно – запакованный ящик, такой вот. Нигде нет. Где по-

толок, где стены, где что, знаешь, что-нибудь в подводной лодке. Теряется 
ощущение пространственной ориентации. Абсолютно.

И: Теряется.
В: А сейчас вот уже… Попривыкнешь, вот уже пошло… Кажется, что совершен-

но не так… Что все открыто… Нет, это забавно. Мне тем более это нравит-
ся, когда читал, мне понравилось одно там умилительное такое замечание 
об инфантильности… Какие-то там… О веночках…

И: Веночках.
В: Цветочках… То сё… Так…
И: Да, кто-то уже сказал сейчас… Так… Такой, как бы Ирин учитель – Бурдже-

лян… Он сказал, что действительно контраст… Один и тот же человек, кото-
рый рисует какие-то там такие, какие-то очень романтические пейзажики.

И: Веночки, цветочки… Да… А кто это, кто, это самое, Это, первая, вторая 
какая-то жена, или дочка что ли Чегодаева? Вот эта вот Таня Чегодаева…



- 291 -

- ЧЕТЫРЕ КОМНАТЫ -

И: Это, вот, просто дочь…
В: Дочь да?
И: Дочь да… Она какая-то агрессивная, довольно…
В: Абсолютно, такая стоеросовая, абсолютно.
	

* * *

Ч: Мне кажется, что нет. Что это не важно, т. е. я вижу, конечно, связь, между 
прочим. И с первой комнатой, связь, которые вроде бы на формальном 
уровне, связь, положение, раскрашенное расписанное помещение, т. е. 
чисто формальное такое описание. Но по своему опыту знаю, что эта связь 
очень глубокая, ее, может быть, трудно прочитать, но она оказывается по-
том важнее, чем тематическая связь и т. д., чем чистый концепт вот этой 
работы. Но вот когда я смотрел последнюю работу и ее как-то потом в раз-
говоре, но сначала я воспринял ее совершенно напрямую без всякого, не 
вставляя в ряд, без всякой связи с предыдущими работами, чисто самостоя-
тельно. Мне она понравилась таким своим, ну, это я уже сказал.

Ч: Мне эта работа, ну, я уже говорил, понравилась своей идеей, самой кон-
цепцией, т. е. «изображенный свет», прежде всего мне нравится как 
целеустремленно, чисто безо всяких побочных ответвлений, вышивании 
и украшении, что свойственно женскому менталитету. Это напрочь отсут-
ствует – все-таки мужской подход, напрямую, жестко, структурно – это мне 
очень нравится.

Ч: Единственно, что казалось бы, но это технически понимаю, наверное, не 
выполнимо в наших условиях, но еще лучше, если бы вообще был только 
изображенный свет без света, если бы это можно было.

И: Как, как? Не понял…
Ч: Ну, только изображенный – эта лампа бы не горела, это было бы изображе-

но, но это нужен сильный свет, нейтральный, чтобы его бы не было видно, 
подсветка какая-то, чтобы комната была освещена, но без источника света, 
а там это яркое белое пятно, а потом все темнее, темнее и темнее.

И: Внешний источник света?
Ч: Нет, он должен быть в трубках каких-то равномерный, рассеянный, не 

видный, чтобы он не привлекал сам, не тянул на себя, но это не реально, 
видимо, сделать, а так это как-то дублируется, но в этом тоже может быть, 
но это уже вторая идея: тоже сочетание натурального света и света кото-
рый излучается.



- 292 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

Потом очень здорово можно тоже, но это можно по-разному относиться к чисто 
эмоциональному наполнению работы, к ее эмоциональному давлению на 
зрителя, оно может нравится или нет, но оно довольно сильно работает: 
эта атмосфера мрачная, мрачноватая, серая, все из одного материала, то 
есть первое впечатление, когда ты еще не думаешь о концепции, оно тоже 
срабатывает.

И: Ток такой создает, психологический.
А сам эстетически ты тоже ряды какие-то отрабатываешь? Если ты не можешь 

оценить ее как факт искусства, ты ее тоже автоматически куда-то там ее по-
мещаешь. Хотя нам трудно найти какие-то аналоги.

Ч: Ну там «энвайромент», ну там всякие такие со светом там же часто со светом 
работы Марии Нортман. Но это как-то не очень важно, и я об этом даже не 
задумывался, в категории какие-то не вписывается, просто надо работать.

И: А эта фактурность там получилась, неровности, это от каких-то сомнений или 
это элемент замысла?

Ч: Мне они не мешали, и может быть если бы это было слишком чисто, может 
быть, что это слишком стерильно и не очень хорошо. Хотя с другой стороны, 
они вроде бы и ни к чему, тут трудно, непонятно, может быть нужна какая-
то промежуточная стадия, что бы это было уж так не гладко, отполировано. 
Они ей вроде бы и не нужны, но мешать они не мешают.

И: По-видимому, возникает такая неопределенность в отношении замысла.  
То ли это чистый свет, то ли элемент законченности какой-то.

Ч: Нет, когда прочитываешь это, постепенно видишь, сомнений не возникает, 
по-моему.

И: Ну… ведь даже на некоторых художников это действовало раздражающе. 
Они говорили: хорошо бы закрасить так… и т. д.

Ч: Ну, ты знаешь это зависит от настроенности самого художника… каждый ви-
дит, как он настроен – одни на фактуру, другому эмоциональная атмосфера 
важна. А меня интересует это с чисто концептуальной точки зрения.

И: Да, главное, что здесь видна структура.
Ч: Мне кажется, что трудно сравнивать, я хотел сравнить, мне кажется, что,  

пожалуй, самая сильная из этих 3-х работ, сейчас я вспомню предыдущие… 
Ну, то есть, нет, скорее, последние две. Мне больше нравятся, сильнее дей-
ствуют, чем первая, но сейчас я вспомнил первую и сразу затруднился так 
уже категорически говорить, что эти сильнее, та тоже была ничего.

И: Та была очень ярко эмоциональна, и просто видел по своим наблюдениям, 
что люди приходили второй раз, причем, люди разные, порой далекие от 



-  ЧЕТЫРЕ КОМНАТЫ -

такого рода вещей и интересов!
Ч: Кстати об огрехах. Этих неровностях. Подумал. Это тоже ведь черта такого 

мужского подхода, если нет возможности. Ну, желательно, что бы было 
ровно, но не получается, баба будет делать все заранее тщательно, а тут, что 
же делать – надо же сделать.

И: Вообще сначала предполагалось, что эффект будет от верхней люстры, по 
оси, но слабый. Когда мы включили, то вдруг полезла эта грязь. Вид был 
просто совершенно провальный. И тогда появилась идея это обыграть и 
организовать свет по оси.

Ч: А, сначала вроде бы было, что верхний свет и свет из окна идет, получилось, 
тот, изображенным.

И: Просто всегда было так (точечный) свет, переход в черное.
Ч: Вчера у нас тоже был разговор с Ильей Кабаковым на эту тему, я к ним зашел 

и говорю: «Мне очень понравилась эта работа». Он говорит «Мне тоже». Я 
говорю: «Как, что ты говоришь? Ведь ты же говорил обратное». А он гово-
рит: «А теперь наговорил другое».

Ч: Конечно, когда войдешь сразу не один, да если еще и разговариваешь, то 
может не прочитываться структура конструкции этой вещи, а вот эмоцио-
нально люди по-разному воспринимают, иные даже негативно, мрачно.





И. БАКШТЕЙН

----------------------
ПРОБЛЕМЫ 

ИНТЕНСИВНОГО 
ХУДОЖЕСТВЕННОГО 

ПРОСТРАНСТВА
----------------------

1986





- 297 -

- ПРОБЛЕМЫ ИНТЕНСИВНОГ О  ХУДОЖЕСТВЕННОГ О  ПРОСТРАНСТВА -

Простор есть высвобождение мест, 
в которых становится судьба 
обитающего человека.
М. Хайдеггер

По-видимому, в случае с обсуждаемыми здесь «комнатами» мы имеем 
дело с произведением какого-то совершенно необычного и заведомо незна-
комого нашему зрителю жанра. В самом деле, известен целый ряд попыток 
преодолеть систему условностей, на которых держится «картина», а по утверж-
дению автора (и это его принципиальная позиция) – комната, как в целом, так 
и каждый ее фрагмент, стена или предмет – это картина (или картины). Кон-
цептуализм преодолевал картину через текст, будь то разросшаяся подпись под 
картиной, собрание комментариев к ней или произвольный, хотя и связанный 
набор слов, начертанный поверх изображения. В перфомансе изобразительная 
предметность произведения заменяется действиями, восприятие визуальных 
особенностей которых, как и антуража, на котором действие разворачивается – 
обладает, по замыслу, своей метафоризированной картинностью. Энвайромент 
вносит изобразительные мотивы в природу и городскую сферу (упаковка домов 
у Христо). 

В последнее время популярны стали «инсталляции», своего рода картин-
ные сооружения. Экспо-арт строит свою интригу на особенностях размещения 
изобразительных плоскостей в экспозиционном пространстве или на других 
особенностях контактов зрителя с искусством как в пространстве, так и во 
времени.

Каковы же основные формальные особенности рассматриваемого произ-
ведения? Во-первых, это замкнутое изобразительное пространство, и в пер-
вых двух «комнатах» изобразительными являются только плоскости – стены, 
включая задрапированное (бумагой) окно, пол и потолок, а в третьей комнате 
– помимо плоскостей в предъявляемый зрителю визуальный ряд включаются 



- 298 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

предметы (в данном случае предметы из обихода мастерской художника). Во-
вторых, об освещении. Восприятие первых двух работ происходило в условиях 
яркого, равномерно распределенного света. Для третьей работы было выбрано 
локальное освещение, что определилось ее общей семантикой, о которой ниже 
будет сказано подробней.

И третье, последнее по счету, но не по значимости. В случае с «комната-
ми» мы имеем дело с интенсивным пространством (вообще говоря) эстетиче-
ского переживания.

Это переживание определяется спецификой экспонирования, проце-
дурой осмотра. Зритель входит в «комнату». Он оказывается целиком внутри 
произведения. Энергия, излучаемая изобразительными плоскостями, прямо 
направлена на него. И структура переживания, все его смысловые особенности 
определяются соотношением ритма изображения и положения зрителя, его 
тела. В традиционной выставочной ситуации существует принципиальная дис-
танция между зрителем и произведением. Возможность свободного перемеще-
ния в экспозиционном помещении от работы к работе определяет как свободу 
восприятия (отношения) отдельной конкретной работы, так и свободу от ее 
воздействия. Активность зрительского поведения, его субъективность лишь 
отчасти притупляется логикой развески (музеи лишь стараются подчеркнуть 
эту логику), позволяет этому поведению становиться независимым механизмом, 
порождающим эстетические значения.

Традиционное экспозиционное пространство строится как объектив-
ное, существующее как бы до, вне и независимо от зрительских реакций. Оно 
воспроизводит «объективность мирового пространства, которое есть фаталь-
ным образом коррелят, субъективности такого сознания, которое было чуждо 
эпохам, предшествовавшим европейскому Новому времени» (Хайдеггер). В 
этом смысле выставочный зал – это нейтральная ньютоновская среда, в ко-
торой локализованы значимые предметы. В отличие от такого выставочного 
зала «комната» провоцирует эстетическую реакцию гораздо более энергично. 
Здесь уже нет отчетливой дистанции между зрителем и произведением – как 
физической, так и смысловой, и благодаря этому начинают срабатывать глубин-
ные психологические стереотипы, визуальные и ориентационные рефлексы. 
Характер распределения «фигур» по стенам и полу в сочетании с ярким белым 
цветом фона создают ритмы и пульсации, вызывающие мерцательное состояние 
сознания.

Парабаллоидная конструкция и другие визуально-пластические свой-
ства первой комнаты напоминают буддийские ступы. Характер распределения 



- 299 -

- ПРОБЛЕМЫ ИНТЕНСИВНОГ О  ХУДОЖЕСТВЕННОГ О  ПРОСТРАНСТВА -

энергии, ее концентрации и направления рассеяния у них сходны: совпадение 
геометрического центра и локуса максимальной плотности материала, а также 
направления (вверх, как бы по стенкам чаши) понижения этой плотности.

Значение фактуры. Вообще говоря, бумага с нанесенными на нее вы-
резками из журналов (а то, что это вырезки, зрителю было очевидно) создает 
оформительский, дизайнерский или в лучшем случае декоративный эффект. 
Даже большая общая площадь обклеенной поверхности (порядка 56 кв. м) 
могла не спасти положения. И все же нежелательных (то есть прикладных, 
внеэстетических) эффектов, по-видимому, не возникло. Во-первых, потому, что 
совершенно неясен возможный прикладной характер работы, и уже одно это 
обеспечивает ее «чистоту», станковость. Во-вторых, сильный свет, как особая 
среда снимают ощущение «наклеенности» фигур; они как бы свободно – не 
хотелось бы сказать «парят» – зависают в пространстве комнаты. В-третьих, в 
случае этой комнаты, ее реальное комнатное происхождение (в отличие от тре-
тьей комнаты) не обнаружимо в конструкции. Оно понятно только из располо-
жения помещения, где экспонируется работа, в плане квартиры. Сама по себе 
эта комната просто куб, на дне которого ты, зритель, находишься.

В связи с последним соображением проблемы обсуждаемого жанра 
открываются еще с одной стороны. Даже если это просто замкнутое простран-
ство, то «комнатой» оно становится в силу своего квартирного происхождения, 
и целый ряд зрительских ассоциаций возникал именно в этой связи. И даже 
если впоследствии подобные произведения будут экспонироваться в другой 
обстановке, то они будут восприниматься на фоне «квартирного мифа». Для 
«комнаты» важно, что она – «одно из помещений жилого, обитаемого простран-
ства». Именно поэтому в отдельных вариантах комнаты (первой и второй), в их 
внутреннем пространстве признаки комнатности могут отсутствовать. И наобо-
рот, не исключено, что будучи воссоздано в выставочном интерьере, скажем, в 
виде выгородки, произведения этого жанра, чтобы сохранить свои жанровые 
признаки, должны будут усилить признаки жилого пространства. Так, скажем, 
случилось с «комнатой» И. Кабакова, которую стали называть «комнатой» 
вслед за работами И. Н. Никак не пытаясь связать избранную Кабаковым фор-
му работы – а это была прямоугольная в плане выгородка – с ее замыслом, за-
метим лишь, что в ней все признаки жилой комнаты были налицо, и, более того, 
в утрированном виде. И в ряду других замечаний к этой работе высказывались 
соображения, что в ней произошел перебор: имитация жилого помещения была 
слишком убедительна, настолько убедительна, что даже стены, обклеенные пла-
катами, дела не спасли. Того минимума расчищенности пространства, который 



- 300 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

необходим для идеализаций, дистанцирующих художественную плоскость от 
плоскости житейской, или попросту для создания ряда условностей – здесь, как 
представляется, не было. Хотя правдивость была соблюдена, причем, на всех 
уровнях. В этой связи одно злобное замечание. В каком-нибудь среднестати-
ческом современном телефильме о деревенской жизни тоже есть правдивость: 
изба как настоящая, вилы и грабли стоят на месте, правдивый теленок пасется 
на совершенно правдоподобном лугу, но есть подозрение, что все остальное 
ложь – проблемы, отношения, люди, все, что относится к социальности. По 
одной этой причине имеет место парадокс: правдивое «социальное искусство» 
может возникнуть только в лоне асоциального искусства авангарда, в лоне ис-
кусства со свободной системой ценностей.

Обратимся к эстетической специфике комнат. Этот аспект является для 
нас центральным, поскольку художественное творчество в излагаемом подходе 
является важным – здесь мы следуем за Хайдеггером – постольку, поскольку в 
нем раскрывается сущность бытия, а не в силу субъективности индивидуально-
го творчества.

Обратим внимание на то, как в комнатах достигается «расчищенность» 
пространства. Наше основное утверждение: это достигается тем, что «картины» 
комнаты (вообще ее картинность в конечном счете и это цель) – превращает 
комнаты в Простор. Простор как метафизический горизонт всего произве-
дения. М. Хайдеггер говорит, что Простор «это значит: нечто протираемое, 
свободное от преград. Простор несет с собой свободу, открытость для челове-
ческого поселения и обитания. Простор есть высвобождение мест. В просторе 
и сказывается, и одновременно таится событие». Но если пространство комнат 
и становится Простором, то лишь в конце концов, как итог экзистенциально-
эстетических преобразований. Поэтому хотелось бы увидеть и то, как на ранних 
этапах этих преобразований расчищенность достигается на морфологическом 
уровне, на уровне материала, и его семантической нагрузки.

Заметим сначала, что в «Комнате» смысловая связь картины и пространства 
совершенно особая. В традиционной «картине в раме» двумерная плоскость кар-
тины, плоскость изображения метанимически обозначает трехмерное простран-
ство события. Это обозначение является главной условностью (идеализацией) 
изобразительного искусства. Включенность зрителя в художественное простран-
ство достигается путем воздействия на его способность воображения. Зритель 
именно воображает себя включенным в иллюзорные перспективы, выстроенные 
на плоскости. Точка смотрения здесь относительно произвольна. Главное, чтобы 
детали были видны. «Бог в деталях». Зритель видит картину, стоит и балдеет.



- 301 -

- ПРОБЛЕМЫ ИНТЕНСИВНОГ О  ХУДОЖЕСТВЕННОГ О  ПРОСТРАНСТВА -

Измерение, по которому разворачивается переживание зрителя – это 
время, и сознание его – это времясознание как фиксированная рефлексией 
очередность состояний. Времясознание в классической картине тоже пред-
мет обозначения и основной предмет. Внешними метками, с помощью которых 
времясознание строит себя, являются визуально-пластические определенности 
картин. Единомоментно схватывая изображение в его целостности и после-
довательно разворачивая эту целостность в тематизм изображения, человек 
строит свою внутреннюю жизнь своего сознания.

Время как синоним «внутреннего» понимается так, начиная с Канта. 
Вообще протестантское мышление (а Канта справедливо называли протестант-
ским Фомой Аквинским) актуализирует время, по-видимому, потому, что вся 
направленность существования человека понималась как ожидание. Ожидание 
Страшного Суда.

Каковы же отношения картины и пространства в Комнатах? Во-первых, 
даже если понимать изображения на плоскостях как картины, то с существен-
ными оговорками. В первой комнате ее журнальные вырезки никакой единой 
изобразительной иллюзии и не могут создать. Но важнее то, к чему приводит 
нахождение внутри произведения, вкупе с характером изображения. Дефор-
мируются, если не исчезают нормальные границы сознания, границы внешнего 
и внутреннего, границы умопостигаемого «Я» и его предмета. Мерцательное 
состояние сознания, вызванное ритмом и мельканием фигур и невозможностью 
сосредоточить внимание на этих фигурах, постоянно возвращают внимание к 
внутренним состояниям. Возникает своего рода «стоячая волна».

Изобразительное содержание «Комнаты» обозначает не Время сознания, 
а Пространство сознания, а фигуры на стенах и полу – это фигуры сознания, 
его одновременно смысловые и пространственные определенности. Временные 
определенности здесь не могут возникнуть, здесь нет очередности, последова-
тельности событий. Здесь только одно единое событие – пребывание в про-
странстве произведения. «В просторе и сказывается и одновременно таится 
событие» и событие создает свой собственный внутренний простор. Поэтому 
можно сказать, что Комната – это в такой же мере Картина, как и акция. На это 
обратил в свое время внимание А. Монастырский, говоря о том, что «работа 
воспринималась скорее как событие, нежели как конкретное произведение 
искусства, как всплеск художественной событийности, который объединяет, 
дает повод для разговоров… картиной сейчас нашу среду вряд ли тряхнешь. 
Мы придем, посмотрим, получим удовольствие. Но возбудить внимание к 
следу, шлейфу этой кометы – это другое». Событийность обострена рядом 



- 302 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

обстоятельств. Тем, что время существования работы конечно (два-три дня), 
время нахождения в Комнате фиксировано (три-пять минут); в помещении, где 
происходит экспонирование, находится значительное количество знакомых 
тебе людей; атмосфера легкой таинственности, поскольку в помещении одно-
временно присутствуют как те, кто знает, что-в-комнате и те, кто еще-не-знает, 
что-в-комнате, и следовательно, принципиально разнятся их состояния.

Мы сказали о семантических приемах достижения эффекта расчищен-
ности. Но уже сам материал организован так, чтобы этот эффект ощущался. 
Когда входишь в экспозиционное пространство «Комнаты», то оказываешься 
в царстве изобразительных условностей. Перед тобой правильно, регулярно 
организованная среда, и в этой среде мы видим вызов. Вызов пространства 
расчищенного – пространству замусоренному. Ведь естественное состояние 
обрезков – груда бумажного мусора. Состояние аккуратной наклеенности, со-
стояние знака, пребывание в идеальной среде им несвойственно. Над этими 
манекенами совершено насилие: они из своего правильного бытия – в журна-
ле  – перешли не в энтропийно оправданное состояние обрезков, а в другое 
правильное бытие.

С другой стороны, над материалом комнаты как дамоклов меч уже на-
висает итоговый мусорный финал. Каждая комната обречена на уничтоже-
ние и это тоже не можешь не чувствовать, находясь в ней. Судьба материала 
комнаты – переход из второго рождения во второе небытие. В расчищенном 
пространстве комнаты есть не только локальный вызов своему собственно-
му будущему в качестве мусора. Здесь виден вызов и более общего порядка. 
Когда мы говорили об обыкновенном фильме, на, скажем, деревенскую, 
а впрочем, на любую тему, то отметили его важнейшее нравственно-
эстетическое качество – неистинность изобразительного ряда. Но у этого 
ряда, у каждого отдельного изображения, картины, кадра, есть еще одно, 
связанное с неистинностью, свойство – это специфическая хаотичность 
композиции и суетливость в траекториях движений людей и предметов. 
Происхождение этой хаотичности, по-видимому, в попытках точно воспро-
извести «известные из жизни» движения и положения. Но эта правдивость 
положения вил к избе, правдивость первого порядка, затрудняет создание 
того необходимого для художественного произведения идеального плана, 
наличие которого позволяет зрителю внимательно вглядеться в бытие, кото-
рое кроется за событиями. Хаотичность и суетливость (суетность), о которой 
мы говорим, тоже есть своего рода изобразительный мусор, с которым по-
лемизирует пластика «Комнаты».



- 303 -

- ПРОБЛЕМЫ ИНТЕНСИВНОГ О  ХУДОЖЕСТВЕННОГ О  ПРОСТРАНСТВА -

На предельную замусоренность пространства культуры эстетически 
корректное сознание реагирует двояко. Во-первых, делая «мусорный ветер» 
предметом прямого рассмотрения. А это делало все социальное искусство 70-х, 
и «Комната» Кабакова тому пример. И дело здесь не в том, что, как считает  
А. Раппопорт, «в условиях экологического кризиса категория загрязнения 
делает актуальной не только ценность очищения, но и ведет к переосмысле-
нию самой природы этой грязи и всего того, что может быть уподоблено грязи: 
мусор городской среды, городской речи, поступков, помыслов и пр.». Эколо-
гический кризис имеет отдельное отношение к проблемам художественного 
переосмысления места и темы мусора в культуре. Конечно, цивилизация и 
мусор – две вещи неотделимые; мусор является продуктом жизнедеятельности 
цивилизованного общества. Но, поскольку каждая изготовленная вещь про-
ходит ряд трудноуловимых изменений, пока не превратится в мусор, то в своих 
попытках провести границы и отделить чистое от нечистого, мы понимаем, что 
между вещью и мусором существует и АНТАГОНИЗМ: мир вещей (вещей в себе) 
и мир мусора (мусора для нас) стремятся подчинить друг друга. И, либо мусор, 
скажем, сразу же запихивают в красивейшие полиэтиленовые мешки, которые 
только радуют глаз; либо происходит прогрессирующее замусоривание про-
странства культуры, и обыкновенное мирное пространство выглядит так, как 
будто по нему только что прошла вражеская армия. И, только представляя 
зрителю тотальность такого доведенного до ума пространства, художник может 
в чем-то убедить зрителя.

Во-вторых, реакция на предельную замусоренность пространства культуры 
может состоять в создании, проектировании, изображении формально чистых 
пространств, но восходящих, точнее, нисходящих к мусорному происхождению 
своей морфологии; таких пространств, которые, являясь отправной точкой, ис-
ходным плацдармом трансцендирующих усилий, восторгают зрительскую душу  
в простор как высвобожденность мест. И по явно вычитываемому замыслу при-
мером таких пространств могут служить рассматриваемые «Комнаты».

Таким образом, возникает возможность сопоставить два вида художе-
ственных пространств, различающихся качеством морфологии, но объединен-
ных предметом трансцендирования: исходно бытовое пространство и исходно 
правильное пространство. Оба они выводят в Простор. Так, у Кабакова совер-
шается прямой (через крышу комнаты/дома) выход в Космос, и у И.Н. в Про-
стор как Пространство свободного сознания. Различен онтологический статус 
бытового и регулярного пространств: бытовое – узнаваемое, сюжетное должно 
вызывать смутные, тошнотворно-ностальгические чувства; оно всегда содержит 



- 304 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

в себе противоречие – привлекая, приглашая, залипая, засасывая, и одновре-
менно настораживая, пугая, ругая, отталкивая; что и происходит формально –  
в комнату Кабакова нельзя войти, можно только посмотреть сквозь щель. Регу-
лярное – как правильное должно становиться правилом, по которому органи-
зуется переживания; оно вызывает ясные чувства и отчетливые представления, 
оно способно оставлять человека наедине с бытием.

Чтобы пояснить эти замечательные качества регулярного пространства, 
следует вернуться к утверждению о том, что изобразительные ряды «Комна-
ты» планом содержания имеют пространство сознания. Здесь как бы: «Про-
странство спит влюбленное в пространство». Или: «Прошлое жадно глядится в 
грядущее. Нет настоящего. Жалкого нет».

Чтобы анализировать пространство сознания и пути его метафоризации, 
целесообразно обращаться не к кантианской, а к гегелевской традиции. У само-
го Георга Вильгельма Фридриха, в его диалектических структурах времени не 
возникает. Уже в этом видны его языческие первоистоки. Многие исследовате-
ли замечали, что Наука Логики – это отредактированная на европейский манер 
адвайта-веданта, та же цель и тот же смысл: освобождение через разотождест-
вление.

Возможно, мы сделаем чересчур сильное утверждение, но в трех «Комна-
тах», в их содержании отчетливо видна диалектика сознания и его предмета.  
В первой «Комнате» в результате ее созерцания сознание постоянно возвраща-
ется к самому себе, углубляется в себя, укрепляется в своих определенностях. 
Но, поняв ограниченность самоуглубления, во второй «Комнате» сознание 
обращается во-вне, видит и осознает свой предмет первоначально как внеш-
ний, внеположенный: мир, людей, отношения, среды, пространства, судьбы, 
возникновения и исчезновения, приемы и разломы; сознание видит, но видит 
«сквозь», и в этой зависимости от предмета как посредника между ним самим 
и миром и состоит ограниченность этого состояния сознания. Убедившись в 
своей несамостоятельности, сознание в третьей «Комнате», обогащенное пред-
метным содержанием и уже владея им, становится способно видеть себя и свой 
предметный мир в истинном свете, в имманентных данностях, в объективности, 
как совпадения бытия и понятия.

Поясним сказанное. Для этого обратимся к содержанию второй и третьей 
«Комнаты». Как и в первой «Комнате», здесь эстетические достоинства зависят 
от того, насколько фактура (бумага, фактура стены, особенности красочного 
слоя) может спровоцировать прикладной эффект работы. Если в первой «Ком-
нате» мог возникать оформительский, декоративный эффект, то во второй, осо-



- 305 -

- ПРОБЛЕМЫ ИНТЕНСИВНОГ О  ХУДОЖЕСТВЕННОГ О  ПРОСТРАНСТВА -

бенно у зрителей с архитектурными пристрастиями, возникал эффект «декора-
ций». В самом деле, в первой «Комнате», как мы уже говорили, зритель попадал 
в изотропное, ритмизованное пространство, без точно обозначенных границ, 
хотя и вещественную, объемную, но именно и только «границу» между зри-
телем и воображаемым, внешним по отношению к «Комнате» пространством. 
Прикладное впечатление нейтрализуется и парадоксами перспективы. Каждая 
стена, пол и потолок создают свою перспективу, причем, одна перспектива 
исключает другую. Это уже не просто анизотропное, а своего рода немыслимое 
пространство, физический смысл которого не проясняется ни в каком ракурсе. 
И этот психофизический абсурд заставляет думать (повторим свою излюблен-
ную формулу), «что дело не в этом…», не в структурных, композиционных, пла-
стических, тектонических и т. п. свойствах пространства. Не в этом, а в Ином… 
И снова мы приходим к теме инобытия.

Во второй «Комнате» уже исчезают краски, меркнут цвета. Остается 
только черный и белый. Есть и серый, но как обозначение объемов, несамо-
стоятельно. Если мерцательная аритмия первой «Комнаты» отражала направ-
ленный на ее взгляд и своей дискретностью активизировала наш самоанализ, 
то проломы второй «Комнаты» вынуждают нас смотреть вовне. Формально зам-
кнутость пространства «Комнаты» нарушается. Но глядя во вне в проломы, мы 
ничего не видим. Взгляд упирается в ничто, Белое или Черное Ничто. В зависи-
мости от ракурса. Картинность, поколебленная ступообразностью композиции 
первой «Комнаты», здесь восстановлена. Каждая стена и пол открывают свою 
иллюзорную бездну. Однако Ничто, во взгляде изнутри, тождественно пустому 
пространству. И сознание свободно населяет это пространство своими, для 
каждого своими, фантомами. Энергия, с которой зрители, видевшие эту комна-
ту, отстаивали свои версии и интерпретации, превосходила спокойные  
и размеренные, хотя и радостные интонации комментаторов первой «Комна-
ты». Было понятно, что им было важно поделиться своими навязчивыми со-
стояниями, своими неотступными фантазиями – и, тем самым, освободиться от 
них. Ясность понимания замысла работы определенно повышалась после такой 
исповеди.

Важным для понимания второй «Комнаты» является руинированность ее 
изобразительного поля. Этот факт подтверждает нашу диалектическую схему, 
отражая те реальные трудности, с которыми сталкивается сознание, пытаясь 
уйти от инфантильного, если не сказать утробного саморазглядывания, от 
всеразъедающей рефлексии – к серьезности и добротности жизненного мира. 
Итог такого ухода, его финал никогда не ясен. И вот колеблется земли уклад; 



- 306 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

границы, священные рубежи умопостигаемого «я» нарушены. И возникающая 
пограничная ситуация адекватно разыгрывается на тектонике объемов и пу-
стот. Расчищенность изобразительного поля достигается во второй «Комнате» 
парадоксами ее тектоники.

Если говорить строго, то в этой «Комнате» мы видим, конечно, не руины, 
не результат разрушения, а именно состояние, состояние мира, его развер-
стость. Сказать – состояние среды, предметного окружения, природы, состоя-
ние сооружения (замка) – сказать так нельзя. Миметической, отражательной 
функции у этого изображения нет. Это парадоксально, но мы видим только 
горизонт, в котором могут быть различены предметы, среды и состояния, только 
горизонт как условие всего остального. В этом заключается трансценденталь-
ный характер работы и залог ее эстетического качества. Благодаря этой работе 
мы начинаем понимать, что бытие не имеет цвета.

Предельный метафизический характер, предложенной в этой комнате 
пластики и тектоники, выявленность в ней масштабов эстетического горизонта 
нашего времени видны хотя бы из того, что только в свете замысла и реаль-
ности исполнения «Комнаты» понятен истинный смысл определения целей ис-
кусства, которое дал Хайдеггер, сказав, что «посреди сущего в его целокупности 
бытийствует открытое место, зияет разверстость. Это прореженность – про-
светленность. И если мыслить ее исходя из сущего, то она бытийственнее всего 
сущего… Посреди сущего искусство раскидывает разверстое место, в зияющей 
полости какового все является совсем иным».

Дело, конечно, не сводится к образной аналогии «проломов» в изобра-
зительных плоскостях «Комнаты» и «зияниями» в бытии у Хайдеггера, хотя и 
сама эта аналогия о многом говорит. Речь идет о философско-эстетической 
подоплеке замысла этой «Комнаты». Ее общий строй, последовательный 
антипсихологизм сродни идеям фундаментальной онтологии (антипсихологизм 
того и другого в смысле противостояния романтической традиции). Пластика 
и тектоника «Комнаты» служит своего рода стартовой площадкой трансценди-
рования во взыскуемую область свободного самоопределения человека, в тот 
хайдеггеровский Простор, который может создать только искусство.

Продолжим демонстрацию эстетической диалектики сознания и его 
предмета, теперь уже обратившись к содержанию и форме третьей «Комнаты». 
Привычно приступим сначала к анализу фактуры. Здесь та же бумага, но уже 
прямо в качестве оберточной, поскольку все предметы в «Комнате» обернуты 
(завернуты) в бумагу, градации цвета которой растянуты от аспидно-черного 
до естественно-белого. Эффект завернутости помимо того, что он иронически 



- 307 -

- ПРОБЛЕМЫ ИНТЕНСИВНОГ О  ХУДОЖЕСТВЕННОГ О  ПРОСТРАНСТВА -

возвращает нас к оформительскому эффекту первой «Комнаты», – подчеркива-
ет условность ситуаций, говорит о том, что мы видим не просто предметы, а их 
эйдосы, метафизические сущности. Или, наоборот, чистые видимости предме-
тов. Ведь вообще говоря, мы не знали наверняка и заведомо, что под бумагой 
что-то есть. Возможно, это – не вещи, это муляжи, точно скопированные. А та-
кая муляжная линия хорошо известна в европейском авангарде. Переход тона 
от белого к более темному идет как бы от источника света (настольной лампы). 
Плоскости и линии перехода тонов отличаются зыбкостью, как бы дрожанием 
цвета. Тем самым мы понимаем, что плавность перехода, гладкость линий здесь 
не входит в число необходимых идеализаций. Замысел ясен и так; он отчет-
ливо прочитывается в этой «дымной» (но не дымчатой) атмосфере. В третьей 
«Комнате» вводится и новый жанровый оттенок. «Комната» теперь сочетает в 
себе черты энвайромента и инсталляции. Действительно, здесь воссоздана как 
среда, так и предметы. Предметы стоят. Стоят на своих местах. Но они и карти-
ны, а не только изображения на плоскостях. Кстати, собственно изображений, 
с их перспективизмом в этой «Комнате» и нет. Именно тотальная картинность, 
возможность увидеть изображения из разных точек этой «Комнаты», вкупе с 
ролью замкнутого пространства, ролью, которая здесь никак не умаляется,– все 
это позволяет говорить о том, что комнатность как жанр сохранен.

Философско-эстетическая ориентация третьей «Комнаты» обнаружена 
уже в том, что ее порядковый номер наводит на мысль о ее синтезирующем 
характере. Пути самопознания эстетического «я» здесь завершаются. Оно ста-
новится способно как различать свои собственные состояния, рефлектировать 
свои смысловые и визуально-пластические отношения, так и устойчиво соотно-
ситься с внешней средой, «владычественно утверждать себя в инобытии».  
И, наконец, эти вновь обретенные способности позволяют сознанию видеть и 
свое собственное непосредственное окружение – предметы и людей, видеть 
в естественном свете разума, в свете, который, как известно, не дает тени. 
Метафизической, конечно. Все, что мы видим здесь, освещено целокупно, не-
предвзято. Каждый отдельный источник (света или речи) несет свои частные 
определенности, частные перспективы. И это мы видели во второй «Комнате». 
В третьей сознание, фактически впервые, становится способно вообще видеть 
предметы, и мы видим их здесь вместе с ним. Видим конкретный, хотя и «рас-
чищенный» интерьер, студию. Видим картины, стол, мольберт. Видим источник 
света. Теперь мы можем видеть и его. Мы видим тени, предметы в тени. Тень 
становится, наряду со светом, равноправным участником диалектической 
драмы. Но при этом естественность ситуации, ее простора и наглядность делает 



 -  КОМНАТЫ. 1987 -

невозможными ассоциации с зороастрийскими мотивами, с темой борьбы двух 
начал. Если здесь действительно есть драматизм, то философско-эстетический, 
а не сюжетный. Конечно, механизм ассоциаций – это естественно функцио-
нирующая сила, и мы сами над ним не властны (по определению), и можно 
увидеть в этой комнате (как и во второй) образы катастрофы, признаки послед-
ствий пожара, наводнения, урагана, радиации. Но видеть все это нецелесоо-
бразно. Тем самым мы перекрываем себе пути к отступлению. Отступление от 
мрачной серьезности жизни в свободную самоиронию искусства.

Единственное, что наводит на новые размышления, это то, что взору со-
знания предстает за приоткрытой дверью. Там – снова Ничто. Черная дыра. 
Область еще не освоенная сознанием, источник его дальнейшего самосовер-
шенствования. Здесь в рассматриваемой ситуации оно уже стало Самосознани-
ем. Но если верить Гегелю, то у самосознания есть возможности для самосовер-
шенствования.

Таким образом, мы завершили нашу попытку диалектически проинтерпре-
тировать все три «Комнаты», представив их как ступени одной из гегелевских 
триад. Конечно, мы понимаем, что это вполне топорное философствование. Но 
какой-то круг ассоциаций, которые возникают при осмотре комнат, оно воз-
можно и проясняет, если не принять во внимание неустранимые темноты во 
всей гегелевской фразеологии.

Остается только добавить, что одной из основных целей всего проделан-
ного рассуждения было также обоснование нового жанра, открытого описанны-
ми здесь работами. Уже сейчас можно сказать, что жанр «Комнаты» существует. 
Он получил признание. Его существо и границы понятны. И не только профес-
сионалам. И не важно, каким латинизмом этот жанр будет обозначен. Апт-арт. 
Циммеркюнст. Или как-то иначе. Событие произошло.



ДЖЕЙМС ХЭРСИ

---------------------------
АРХЕОЛОГИЯ КОМНАТЫ
---------------------------

дерево, керамика, масло

Нью-Йорк

1986









C. ХЭНCГЕН

-------------------------------------
ФОТОГРАФИРОВАНИЕ В КОМНАТЕ
-------------------------------------

1987









Г. КИЗЕВАЛЬТЕР

--------------------------
ПЯТНАДЦАТЬ КОМНАТ

--------------------------

1987





- 319 -

 -  ПЯТНАДЦАТЬ КОМНАТ -

Нет надобности распространяться о том, сколь важно для человека его жилище –  
место, где он спит, ест и просто отдыхает. Каждый, разумеется, по-своему относится к 
спальне, притом, что проводит там – по статистике – как минимум, треть своей жизни; по 
разному – в зависимости от обстоятельств, возраста и характера – организует свой «дом».  
В свою очередь, по комнате (квартире) можно как-то определить черты характера владельца, 
его увлечения и т. п. В нашем случае, помимо того факта, что в современных домах редко 
встретишь «чистую» спальню – это и столовая, и кабинет, и гостиная, и «детская»,– дело 
осложняется еще и тем, что тут же многие устраивают и мастерскую.

Все «экспонаты» данной работы можно условно, чисто по внешним признакам, раз-
делить на 4 группы: 1) «Мастерские», 2) «Неорганизованные жилища», 3) «Организованные 
жилища», 4) «Служебно-общественные помещения».

В этом порядке и размещены «экспонаты». В первую группу вошли: Алексеев, Ануф-
риев, Гундлах. Во вторую: Альберт, В. Мироненко, Пригов, Сорокин. В третью: Гороховский, 
Захаров, Инфанте, Рубинштейн, Чуйков. В четвертой группе три человека: Монастырский, 
Кабаков, Панитков. На них я бы хотел остановиться чуть подробнее. Жилище первого – это 
«институт». Здесь постоянно ведется «учебная работа»: устраиваются чтения (молодых и не-
признанных), обсуждения малопонятных явлений, экспериментальные паралингвистические 
акции; здесь начиналась работа над МАНИ, в спорах рождались схемы «полевых» акций,  
и пр., и пр.

Жилище второго – это «академия». Сюда приходят «признанные» и «известные». 
Здесь устраиваются приемы на высшем уровне, здесь обсуждаются вещи устоявшиеся и до-
стойные.

Жилище третьего – это «музей». Здесь сконцентрировались значительные матери-
альные ценности, ведется большая научно-исследовательская, архивная, реставрационная 
работа.

Однако, давайте ненавязчиво заглянем в «универсальные» комнаты упомянутых дея-
телей искусства и непредвзятым оком фотоаппарата зафиксируем их для истории. Конечно,  
у нас останется «неохваченной» невидимая для камеры часть комнаты, но здесь зрителю  
и автору поможет простое слово.



- 320 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА Н.  АЛЕКСЕЕВА
-----------------------------
Комната А. знакома многим москвичам и не москвичам. Многие в непо-

нятном раздражении обзывают ее «проходным двором»; другие, понимая 
особенности психики хозяина-художника, рады принять эту комнату такой, 
какая она есть в данный момент. Вот какой мы видим ее в момент съемки:  
в спальном «алькове», отгороженном от нас письменным столом и тумбой для 
белья с взгроможденной на нее колонкой, разместились книжный шкаф и т. н. 
кровать – вот уже года два Никита ведет активную половую жизнь. Справа от 
письменного стола – холодильник Звездочетова, который А. использует как 
шкаф. Справа от камеры старый ободранный, но прочный стол, используемый 
для всех нужд. По углам комнаты расставлены пара тумбочек с различными 
хозяйственными мелочами. Стены украшены разными объектами, рисунками, 
фотографиями и т. п. Слева от нас на стене очередная «клеенка» в работе:  
в последнее время Никите полюбилось рисовать на клеенке – увы, в официаль-
ных кругах никто эту любовь не разделяет… Пол и стены грязные, забрызган-
ные, как и положено в мастерской. И вот среди этого хаоса и вопиющей 
бедности мы вдруг замечаем на кровати – швейцарский саксофон, в углу возле 
окна – гитарку «Телекастер» и усилитель «Ямаха», на подоконнике – синтеза-
тор «Профет», на одной из тумбочек – пару барабанов «Сонор»… – ? – Да, 
теперь А. увлекся музыкой и все деньги тратит на приобретение инструментов 
для ансамбля «Среднерусская возвышенность», где он играет. Такие дела.  
Что ж, Никита, Бог в помощь!



- 321 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -



- 322 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА С.  АНУФРИЕВА
--------------------------------
Комната А.– одного из самых молодых деятелей «авангарда» – отлича-

ется от всех прочих некоторым аскетизмом, отсутствием бытовых излишеств. 
Если бы не «рисунки» на стенах и странные украшения из бумаги, этот интерьер 
можно было бы принять за изображение «людской» комнаты в краеведческом 
музее или что-то подобное. В комнате, помимо видимых предметов, есть еще 
только шкафчик-гардероб и письменный стол старинного вида, где А. работает. 
На столе ничего лишнего, все в рабочем состоянии, а вот над столом, на стене 
– масса «красивых», по мнению Сережи, а на деле весьма странных картинок 
самого разного толка и происхождения. Очевидно, они настраивают А. на 
определенный лад.

Большая часть работ А. сложена в папки под маленьким столиком между 
окнами. На самом же столике – огромный аквариум, еще два аквариума по-
меньше – на подоконниках, вместе с цветами. В аквариумах плавают очаро-
вательные вуалехвосты, меченосцы, скалярии, гуппи, неоны, и даже парочка 
золотых рыбок переливаются в лучах подсветки. А. внимательно следит за тем-
пературой воды, с удовольствием дает рыбкам корм. «Надоело мне искусство, 
надоел мне авангард! – объясняет Сережа.– Разводить я буду рыбок с октября 
по месяц март!» Кроме рыбоводства, А. также поет и танцует в ансамбле. Дума-
ется, у А.– большая будущность.



- 323 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -



- 324 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА С.  ГУНДЛАХА
------------------------------
В комнате Г. всегда мрачно, грязно и неприбрано – эдакая каморка 

битника или хиппи. Бардак, разумеется, неделовой: совершенно невозможно 
понять, чем же хозяин занимается – тут рисунки лежат, там «Кассиотон» к стен-
ке прислонился… Ах, ну да, Свен ведь тоже играет в ансамбле «Среднерусская 
возвышенность»… Хотя нет, он там поет, а не играет! В общем, непонятно.

Помимо топчана и пары стульев, в комнате есть только пристенная полка 
– стол, которая тянется буквой «П» по периметру комнаты. На ней и под ней 
располагается нехитрое богатство Свена: одежда, телевизор, бумаги, инстру-
менты и прочее барахло. Окно наглухо задраено одеялом.

Разбирая себе на полке место для штатива, я откинул в сторону черные 
кожаные штаны и женские трусы и обнаружил… прекрасный «Телефункен»! 
Суперрадиопередатчик – у панка! А? Все чин чином – наушники, ключ… Плюс 
серебряный портсигар-фотоаппарат, небрежно брошенный в угол. Вы только 
не говорите никому, а то неправильно поймут. Свен все-таки клевый чувак, хоть 
и шпион. Но это только между нами! Больше – ни-ни! Никому!

А вообще комната мрачная, противная. Я бы в такой не выжил (но меня и 
не готовили специально). Так-то!



- 325 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -



- 326 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА Ю. АЛЬБЕРТА
------------------------------
В комнате А. прежде всего тесно. Это как раз пример той самой «уни-

версальной» комнаты, в которой сочетаются спальня, гостиная и мастерская. 
Небольшая по площади, она вмещает в себя пианино, диван-кровать, два пись-
менных стола, книжный шкаф, гардероб, массу навесных полок и шкафчиков, 
несколько стульев, плюс большую новогоднюю елку. Стараниями хозяев макси-
мально рентабельно используется каждый полезный сантиметр горизонтальной 
площади: до потолка на шкафах громоздятся коробки, книги, рисунки, фото-
принадлежности, увеличитель… Столы завалены разнообразной продукцией: 
Юра занимается полиграфией, Надя расписывает сувениры и игрушки. Бардак 
деловой дополняется бардаком детским (на фотографии мы видим одного из 
четверых детей А.): дети, естественно, вносят свой вклад в обстановку комна-
ты. Впрочем, им отведена другая комната, где они полные хозяева. Кроме детей 
в квартире проживает кошка, довольно большая собака, пара волнистых попу-
гайчиков, а в санузле (совмещенном) еще и коза – дело для города непривыч-
ное, но зато у детей всегда есть молоко. Летом вся эта компания вывозится на 
дачу, и А. может работать спокойно, но вот зимой приходится тесниться. «Это 
все ерунда, – говорит А. – Вот скоро теща к нам переедет, вот тогда заживем!»

После визита к А. уносишь с собой ощущение, что здесь живут добрые, 
отзывчивые, радушные люди, а вот тебя самого жизнь чем-то обделила.



- 327 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -



- 328 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА В.  МИРОНЕНКО
---------------------------------
Комната Володи ассоциируется с картиной «Все в прошлом». Здесь уже 

не чувствуется былой удали «Мухоморства», исчезла аура насмешки, бун-
тарства, вольнодумства… Лишь несколько картинок на стене напоминают о 
безудержном разгуле творческих страстей юных «Мухоморов». Остались одни 
цепи, развешанные по стенам.

Комната небольшая, но особым уютом не отличается. Чувствуется, что хозяин 
здесь бывает не каждый день. Организован лишь угол «письменный стол – кро-
вать». Между ними – тумбочка с кассетником; слева от стола кресло, в котором 
редко кто сидит по нынешним временам; справа – еще одна тумбочка, банальный 
книжный шкаф; в тамбуре перед дверью – книжные полки. Общая атмосфера 
довольно деловая, сосредоточенная, хотя чувствуется, что хозяин здесь почти не 
работает. Хозяин работает в магазине «Мода». А банальный книжный шкаф за-
полнен на деле вовсе не книгами. Нижние полки завалены коробками с женскими 
импортными сапогами, кроссовками, модными сумочками; на верхних – джемперы, 
майки, кофточки, «бананы»… Все в пакетиках, тип-топ, как в магазине.

Хозяин тяжело вздыхает, плюется и отворачивается. Спи спокойно, до-
рогой Вова. Мы тебя очень любим!

В.М. имеет свой взгляд на проблему комнат, изложенный им в статье 
«Комнатный народ». Хочется привести здесь ряд цитат из этой статьи.

«Вы – вассал своей комнаты. Это вы, люди, ходили убивать мамонтов, 
оборонялись от врагов-иноземцев, жертвовали чем угодно, и все ради защиты 
и процветания вашего жилища, т. е. вашей родины, родильного дома (потом 
цивилизация с ее развратным комфортом построила для этого специальные 
здания). Жилище обрастало стенами, потолком, наполнялось бесчисленным 
скарбом, небрежно брошенным и аккуратно уложенным миром индивидуальной 
вещественности, таящем в себе повесть о жизни вашей.

Но что характерно: во все времена, у любых народов, бедных и богатых, 
кочевых и оседлых, в жилище присутствовал один обязательный предмет. Шалаш 
камчадала и Бурбонский дворец. Что общего? Кровать! Без нее не обходился 
никто, как никто не избежал зачатия, рождения и смерти. Если комната, хотя бы 
по этимологии, несет в себе отпечаток коммунальных форм бытия (семья, гости), 
служит естественной промежуточной ступенью между личностью и внешним 
миром, то кровать – колыбель Super Ego, святая святых. Это, если хотите, боевой 
тренажер солипсизма, или, попросту говоря, некий аутический снаряд…»



- 329 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -



- 330 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА Д.  ПРИГ ОВА
-----------------------------
Спальня П. кажется слегка запущенной, но – жилой. Это одновременно и 

кабинет жены П., и в подборе мебели очевидна ее функциональность. Помимо 
дивана-кровати и необходимого гардероба, здесь находятся лишь письменный 
стол, маленький секретер и пара стульев, заваленные одеждой. Стол же, на-
против, полупустой – в последнее время Надя работает в другой комнате, где 
стоят компьютер, видео и принтер. В комнате почти нет никаких украшений, 
если не считать двух-трех рисунков П. и нескольких фотографий, где запечат-
лен хозяин, обнимающийся с В. Ерофеевым, Вознесенским, Рубинштейном или 
пожимающий руку Аксенову, Набокову, Беккету, Канетти… Но что поражает 
с первого взгляда, это довольно большая коллекция икон, разместившаяся на 
стенах справа и слева от камеры. Преобладают изображения Бога-Отца, Спаса 
в Силах, архангелов, есть иконы с Троицей, с Преображением Господним, Вос-
кресением, Страшным Судом и т. п. Сразу же отметим, что большая часть икон 
в отличном состоянии, и по письму можно определить, что есть в коллекции и 
XVII, и XVI века, что само по себе поразительно. Чувствуется, что Дима собирал 
эту сокровищницу долго и тщательно – здесь нет «деревенской» школы, зато 
видны школы Ушакова, Спиридонова, Никитина, Зубова.

Вот так нежданно-негаданно может по-новому раскрыться перед тобой 
человек, которого, казалось бы, давно знаешь как облупленного.



- 331 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -



- 332 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА В.  СОРОКИНА
-----------------------------
Комната С. по вечерам погружена в полумрак, освещаемая лишь на-

стольной лампой на рабочем столе Володи. Здесь очень мало мебели, только 
гардероб и две спаренные кровати в центре – С. может себе позволить роскошь 
обладания «чистой» спальней. Конечно, иногда Володя работает за столом, но 
это происходит так редко, что вообще нельзя сказать, чем он там занимается: 
там стоят несколько банок с красками и пара кисточек, лежит диктофон, стопка 
писчей бумаги; под столом прячутся пишущая машинка, небольшой компьютер-
редактор… В комнате тепло (дверь на балкон заткнута одеялом), тихо, в меру 
уютно.

Обычно С. лежит часами на своей кровати и любуется стенкой напротив. 
Там, среди картинок-подарков друзей развешено с десяток цветных вырезок из 
журналов и просто фотографий с симпатичными женскими округлостями. Объ-
ект особой ценности, в рамке – снимок какающей пионерки. Там же развешаны 
странные надписи – не то лозунги, не то заклинания, не то темы для медитации 
типа: «Ныне и дрисно подрищем», «Ысырк тугеб имывреп», «Ь + Ъ = ОААННН», 
«Зарасатва бодхитустру – ни-ни!» и т. д. Экспозиция в углу, над столом, по-
священа прелестям розовой любви: здесь и керамика, и графика, и чеканка… 
С. лежит молча, слегка шевеля губами, до тех пор, пока на стене над ним не за-
светятся таинственные буквы ПС – тогда С., кряхтя, встает и едет в гости играть 
в шахматы или пить шнапс. (Светящееся устройство в стене смонтировано 
отделом ЭПиА МВД по просьбе жены С. Особые датчики в постели соединяются 
с программируемым устройством и светодиодами. Если не встать, кровать на-
чинает вибрировать, а потом опрокидывается.)

Однако, как всякий комфортный человек, С. предпочитает сидеть дома, 
смотреть телевизор, радоваться растущим дочерям и помогать жене по хозяй-
ству. Кроме того, теперь ему приходится больше работать – недавно С., как 
перспективного драматурга, приняли в ВТО. Что ж, от души поздравляем!



- 333 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -



- 334 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА Э.  Г ОРОХОВСКОГ О
-----------------------------------
Комната Г. по планировке и площади такая же, как у Чуйкова, производит 

впечатление гораздо более просторной – очевидно, благодаря яркому свету 
старинной люстры, удачной компоновке мебели, длинному прямоугольному сто-
лу а ля рус в центре. Несмотря на естественный жилой «непорядок», некоторую 
эклектику в спальном уголке (старинный книжный шкаф, домотканые коврики), 
с отдельных точек зрения комната имеет ужасно «каталожный», модный и ком-
фортный вид, создаваемый гарнитуром светлой мебели из капа, напольными 
книжными полками, стенкой с видео- и радиоаппаратурой и т. п. Стена справа 
увешана картинами, рисунками, иконами, фотографиями. Стол завален рисо-
вальной бумагой, карандашами – чувствуется, что здесь живет художник.

В общем, комната имеет обстоятельный, солидный, деловой вид. Одо-
машнивает ее такая простая деталь: пол вдоль левой стены (у окна) уставлен 
рядами разномастных банок с домашними консервами. Здесь и варенье, и са-
латы, и компоты, и соленья, и маринады. С десяток банок можно насчитать и за 
стеклами невидимой «стенки». Вот между Виппером и Лазаревым спрятались 
грибочки, а между Босхом и Ренуаром – румынский горошек. Чувствуется, что  
к этой зиме Г-ие подготовились славно. Пожелаем же им дальнейших успехов 
на этом важном поприще.



- 335 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -



- 336 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА В.  ЗАХАРОВА
------------------------------
Комната З. вместительна, комфортабельна и уютна. Все очень пристойно. 

Здесь со вкусом сочетаются спальня, гостиная и кабинет-мастерская. Комната 
хорошо видна на фотографии, и нет нужды перечислять все обилие предметов, 
в ней находящееся. Воображаемая линия между креслами и стулом справа как 
бы делит комнату на жилую и деловую части (то, что в «деловой» половине 
оказались детские вещи, фатально присуще любой квартире, где есть дети). В 
деловой, невидимой секции расположены: письменный стол, заваленный по-
лиграфическим хаосом, книжные полки, фотоувеличитель, куча бумаг, папок, 
рулонов и т. п.

Мы видим, что почти вся комната «украшена» произведениями друзей З. 
В «деловой» же ее части экспозиция резко меняется. Весь угол над рабочим 
столом и стена правее увеличителя завешаны изображениями… мужчин. Здесь 
веером расклеен календарь с советскими киноактерами, там вырезки из жур-
налов по мужской моде, тут со стены ухмыляются модные певцы, а под стеклом 
на столе разложены фотографии политических деятелей. Места, конечно, мало; 
вырезки налезают друг на друга, но все скомпоновано с большим полиграфиче-
ским вкусом. Чувствуется, что Вадик здесь много работает.



- 337 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -



- 338 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА В.  ИНФАНТЕ
-----------------------------
Комната И.– один из редких случаев, когда мы имеем дело с комфорта-

бельной «чистой» спальней. Ковры, палас, плотные занавеси демпфируют все 
посторонние звуки; набор различных источников света позволяет создать 
нужное освещение, а всевозможные картинки за стеклами книжных полок и 
эстетский поп-артовский натюрморт на стене напротив кровати явно предна-
значены для медитативного созерцания. Здесь все продумано, все функцио-
нально. Уют спальни не нарушает ни кипа старых работ, составленных в углу,  
ни дверь, ведущая в детскую (комната проходная). Чувствуется, что здесь 
можно отдыхать, как в санатории.

Тем более странное впечатление производит стена справа (сзади) от ка-
меры. Она вся увешана крупномасштабными географическими, геологическими, 
геоботаническими картами и т. п. Разноцветные тектонические разрезы, слож-
ные стратиграфические колонки, пестрые ареалы видов растительности и почв 
для непосвященного кажутся полной бессмыслицей, хотя во всем этом и можно 
найти своеобразную собственную эстетику. Но Франциско, очевидно, использу-
ет эти карты для выбора местности, где будет проводиться очередная «игра»  
с зеркалами; наилучшей точки съемки, с учетом рельефа местности, и пр.

Мне кажется, что многим художникам следует взять на вооружение столь 
научный подход к искусству и применять его в своем творчестве.



- 339 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -



- 340 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА Л.  РУБИНШТЕЙНА
------------------------------------
Комната Р. на Маяковской представляет собой сочетание всех миров – 

здесь и спальня, и детская, и кабинет. Хорошо еще, что этот интеллигентный 
однокомнатный уют не нарушает столовая (она же гостиная), вынесенная на 
довольно просторную кухню. В последнее время Лев редко бывает здесь –  
по семейным обстоятельствам – но случается, что ему все же удается порабо-
тать за письменным столом или взять какую-нибудь книгу из длинной стенки 
слева от камеры и завалиться на диван.

Комната очень «домашняя», достаточно современная (если не учитывать 
мрачноватый коврик над детской кроваткой). На стенках кое-где – детские 
рисунки, рисунки Герловина, еще кого-то, фотографии. В общем, все в норме…

Именно поэтому резкий диссонанс вносят в облик комнаты шесть или 
семь мешков, наваленных кучей возле окна. «Что это?» – спросил я у его жены. 
«Как – что? Зерно!» – совершенно спокойно ответила Ира. «Зачем?» «Для го-
лубей. Ты что, не знаешь, что Левка во дворе голубей разводит? Господи, это он 
сейчас в Люберцах пропадает, а раньше, как с работы придет, сразу на голубят-
ню, и часа два там шурует. А теперь вот мне их кормить приходится!»

Ира вздохнула, а я вспомнил известное высказывание «каждому – 
свое»… Вот вам, батенька, и известный авангардный поэт!



- 341 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -



- 342 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА И.  ЧУЙКОВА
-----------------------------
Комната Ч. достаточно велика по площади, однако производит впечат-

ление уютной из-за обилия вещей, приглушенного света и большого круглого 
стола в центре. Мебель, достаточно старая по преимуществу, темные занавеси, 
разбросанные в беспорядке вещи и непонятного назначения предметы по 
углам, масса сувениров, украшений и «штучек» из разных времен и народов 
напоминают нам типичный интерьер середины века. «Фрагментом» совре-
менности в комнату вписана (невидимая стенка) с кучей книг, альбомов по 
искусству и несколько диссонирующим обилием радио- и видеоаппаратуры. 
Страстный меломан (отдавал предпочтение джазу), Ч. собрал множество пла-
стинок и кассет с записями, наверное, всех групп и солистов. На полках чудом 
разместились: два цветных телевизора (разных размеров), видеоприставка, две 
кассетных деки, профессиональный катушечный маг, три усилителя, суперпри-
емник, колонки по 90 Вт и еще какие-то мелкие агрегаты. Жена Ч. пожалова-
лась, что иногда в комнату войти нельзя, и весь дом трясется – это Иван музыку 
слушает. Понятное дело, постоянные скандалы с соседями, а тут еще недавно 
решил Иван брейк-дансом заняться, упал и плечо вывихнул! Представляете, а? 
Прочие стены завешаны произведениями – подарками многочисленных друзей 
и знакомых, иконами, портретами знаменитых музыкантов. И все же комната, 
несомненно, живая,– простите, жилая,– реальная, очень «домашняя».



- 343 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -



- 344 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА А.  МОНАСТЫРСКОГ О
---------------------------------------
Комната М. обычно освещена мягким светом лампы в оранжевом абажуре 

под потолком. Главный объект в комнате, несомненно, тахта: это центр вселен-
ной М. Здесь М. провел большую и лучшую половину своей жизни. Здесь Моня 
видел мистические сны, зачинал детей, принимал из космоса идеи акций, от-
дыхал после обеда, выдумывал комментарии, усаживал гостей, читал философ-
скую литературу, мечтал, плевал в потолок, смотрел телевизор, пожинал плоды 
славы, слушал радио, писал письма любимым, сходил с ума, пил чай, расчесывал 
зудящий анус, читал свои стихи, совращал юных девушек, играл с дочерью, 
блевал, медитировал, беседовал по телефону, ширялся, пердел и делал массу 
других дел. Кто только не сидел на этой тахте! Тут оставили вмятины Комар и 
Меламид, Кабаков и Пригов, Сорокин и Кастанеда, Бойс и Гройс, Блудо и Кейдж, 
Некрасов и Гоголь, Хайдеггер и Леви-Стросс, и многие, многие другие.

Гости обычно рассаживаются вокруг низкого круглого стола, покрытого 
бордовым плюшем, а М. садится за пианино и поет старинные романсы. Дикий 
ор, М. периодически падает со стула, гости в ужасе,– в общем, картина ясна.

Кроме пианино, в комнате есть только книжные полки с пыльными 
книгами из Литературного музея и откидной доской для работы, несколько 
стульев и бамбуковая занавеска у входа. На стенах – сменная экспозиция 
картин, фотографий, икон, и четыре странных предмета, появившихся недавно: 
белена черная (Hyoscyamuc Niger L), золототысячник красивый Kentaurium 
Pulchellum), истод тонколистный (Polygala Tenuifolia Willd) и брусника обыкно-
венная (Vaccinium Vitis-Idaea L).

Общий вид комнаты довольно унылый.



- 345 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -





- 347 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -



- 348 -

 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА И.  КАБАКОВА
------------------------------
Комната К. могла бы напоминать собой старинный «кабинет», если бы 

не отдельные атрибуты современного быта, которые вынужденно и необходи-
мо занимают здесь свое место. С первого взгляда комната (на деле это только 
часть большой комнаты) «нравится» своим уютом и компактностью: все при-
гнано, разложено по полочкам, на всем чувствуется милая женская рука. Затем 
ты начинаешь ощущать страшное интеллектуальное давление, исходящее от 
старинного резного купеческого шкафа, забитого до отказа книгами и отгора-
живающего эту самую «комнату» от другой (меньшей) половины настоящей 
комнаты. Шкаф, простелившийся буквой Г по двум стенам, довлеет и притяги-
вает: ты вскоре чувствуешь себя вшкафусидящимПрямаковым; небольшая, про-
битая на кухню дверь, обилие вещей усиливает впечатление, что ты – в шкафу… 
В реальный шкаф «вписан», как в раму, диван: еще один диван – картина? Нет, 
но все равно эту «кабину-комнату» можно считать реальной иллюстрацией к 
некоторым альбомам К., или, во всяком случае, еще одним произведением К. 
(Илья сам собирал этот шкаф).

Невидимая для зрителя стена увешана картинами – подарками друзей 
и знакомых. Легко узнаются работы В. Пивоварова, Э. Штейнберга, М. Швар-
цмана, Э. Польке, Ф. Клементе, Б. Науманна, М. Оппенгейм, Р. Лихтенштейна, М. 
Дюшана, Дж. Джонса, Дж. Кошута и др.

Стол справа от входа завален каталогами и афишами выставок К. и де-
фицитными автомобильными деталями: распредвалами, сальниками клапанов, 
ступицами и пр. «Это все временно,– объясняет сбивчиво хозяин.– Машина все 
время ломается… Опять же, работы не дают, суки… Да что говорить… Рисуно-
чек им, блядям, сделай!.. Как же, завтра!»

Да, реальность вторгается даже в уютный отшельнический мир К. Однако 
в общем от комнаты остается в душе удивительно приятное, цельное, возвы-
шенное чувство.



- 349 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -



 -  КОМНАТЫ. 1987 -

КОМНАТА Н.  ПАНИТКОВА
--------------------------------
Комната П. достаточно просторна для того, чтобы вместить в себя гарни-

тур мягкой мебели, журнальный столик, книжный шкаф, горку эпохи модерн, 
письменный стол, тумбочку с телевизором, странный деревянный футляр-
банкетку и прочие мелочи без загромождения центра. Центр комнаты, впрочем, 
загромождается обычно самим П., так что подобное расположение мебели 
вполне объяснимо.

По стенам, как в музее, развешаны старинные китайские, японские, 
корейские свитки, бронзовые буддийские чудища, ажурные пубы, шелковые 
мандалы и т. п., которые находятся, увы, в полном противоречии с европейской 
мебелью. Этот диссонанс придает комнате оттенок нереальности, где един-
ственным фактическим объектом остается сам П., комфортно обсуждающий по 
телефону покупку очередного (опять нереального) ларца из слоновой кости.

Наибольший интерес в комнате вызывает у посетителей горка, где за 
стеклом в беспорядке расставлены бронзовые мары – пепельницы, инкру-
стированные рубинами, сапфирами и изумрудами; позолоченные статуэтки 
бодхисатв; нефритовые чаши для омовений; золотые и серебряные ритуальные 
маски; китайские лаковые коробочки; древние музыкальные инструменты и 
прочие чудеса. На полу возле горки – большая фарфоровая ваза периода Сун.

Все эти предметы собраны в длительных экспедиционных поездках по 
стране и отреставрированы хозяином – настоящим народным умельцем. Свою 
коллекцию П. завещал Музею Искусства народов Востока, который уже присту-
пил к постройке специального здания для ее размещения.



- 351 -

 -  ВСТУПИТЕЛЬНЫЙ ДИАЛОГ -




